# مندوستان كانظام جمال

بده جمالیات سے جمالیات غالب تك

(جلددوم)

تنكيل الرحمن



قومی کو نسل براے فروغِ اردوزبان وزارتِ ترقی انسانی وسائل، حکومتِ ہند

### Hindustan Ka Nizam-e-Jamal (Part II)

By: Shakeelur Rehman

© قوی کونسل براے فروغ ار دوزبان، نی د بل

سنهاشاعت : اكتوبر، دسمبر 2001 شك 1923

يهلاالويش : 500

قيت : =/445

سلسلة مطبوعات : 593

# بيش لفظ

## ''ابتدامیں لفظ تھا۔اور لفظ ہی خداہے''

پہلے جمادات تھے۔ان میں نمو بیدا ہوئی تو نباتات آئے۔نباتات میں جبلت بیدا ہوئی تو خوانات بیدا ہوئی تو حیوانات بیدا ہوا تو بی نوع انسان کا وجود ہوا۔ اس لیے فر مایا گیا ہے کہ کا ننات میں جوسب سے اچھا ہے اس سے انسان کی تخلیق ہوئی۔

انسان اور حیوان میں صرف نطق اور شعور کا فرق ہے۔ یہ شعور ایک جگہ پر تہر نہیں سکتا۔ اگر عہر جائے تو پھر ذہنی ترقی ، روحانی ترقی اور انسان کی ترقی رک جائے تحریر کی ایجاد سے پہلے انسان کو ہر بات یادر کھنا پڑتی تھی ، علم سینہ بہسینہ آگلی نسلوں کو پہنچتا تھا ، بہت ساحصہ ضائع ہو جاتا تھا۔ تحریر سے لفظ اور علم کی عمر میں اضافہ ہوا۔ زیادہ لوگ اس میں شریک ہوئے اور انھوں نے نہ صرف علم حاصل کیا بلکہ اس کے ذخیر سے میں اضافہ بھی کیا۔

لفظ حقیقت اور صدافت کے اظہار کے لیے تھا، اس لیے مقدس تھا۔ لکھے ہوئے لفظ کی، اور اس کی وجہ سے قلم اور کا غذکی تقذیس ہوئی۔ بولا ہوالفظ، آئندہ نسلوں کے لیے محفوظ ہوا تو علم و دانش کے خزا نے محفوظ ہو گئے۔ جو کچھ نہ لکھا جا سکا، وہ بالآخر ضائع ہو گیا۔

بہلے کتابیں ہاتھ سے نقل کی جاتی تھیں اور علم سے صرف کچھالوگوں کے ذہن ہی سے اب ہوتے تھے یعلم حاصل کرنے کے لیے دور دور کا سفر کرنا پڑتا تھا، جہاں کتب خانے ہوں اور ان کا درس دینے والے عالم ہوں۔ جھاپہ خانے کی ایجاد کے بعد علم کے بھیلاؤ میں وسعت آئی کیونکہ وہ کتابیں جونا در تحییں اور وہ کتابیں جومفید تھیں آسانی سے فراہم ہوئیں۔

قوی کونسل برائے فروغ اردوزبان کا بنیادی مقصد اچھی کتابیں، کم ہے کم قیمت پر مبیا کرنا ہے تا کہ اردوکا دائرہ نہ صرف وسیع ہو بلکہ سارے ملک میں سمجھی جانے والی، بولی جانے والی اور پڑھی جانے والی اس زبان کی ضرور تیں بوری کی جائیں اور نصابی اور غیر نصابی کتابیں آسانی سے مناسب قیمت پر سب تک پہنچیں ۔ زبان صرف ادب نہیں، ساجی اور طبعی علوم کی کتابوں کی اہمیت ادبی کتابوں سے منہیں، کیونکہ ادب زندگی کا آئینہ ہے، زندگی ساج سے جڑی ہوئی ہے اور ساجی ارتقاء اور زبان انسانی کی نشو و نماطبعی، انسانی علوم اور ٹکنالوجی کے بغیر ممکن نہیں ۔

اب تک بیورو نے اور اب تشکیل کے بعد قومی اردو کوشل نے مختلف علوم اور فنون کی کتابیں شائع کی بیں اور ایک مرتب پروگرام کے تحت بنیادی اہمیت کی کتابیں جھا ہے کا سلسلہ شروئ کیا بیں شائع کی بین اور ایک مرتب پروگرام کے تحت بنیادی اہم علمی ضرورت کو پورا کرے گی۔ میں کیا ہے۔ اُمید ہے بیاہم علمی ضرورت کو پورا کرے گی۔ میں ماہ ین سے بیا گذارش بھی کروں گا کہ اگر کوئی بات ان کو نا درست نظر آئے تو جمیں کھیں تا کہ اگلے ایڈیشن میں نظر آئی کے وقت خامی دور کردی جائے۔

ڈ اکٹر محمد حمید اللّٰہ بھٹ ڈ ائر کٹر قومی کوسل برائے فروغ اردوزبان وزارت ترقی انسانی وسائل ،حکومت ہند ،نی د ،بلی

| الله المسترد كي الماليات (١) عناليات (١)  |                                                                                                                                                                                                                                  | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المن معتری کی جمالیات (۱)  41  (۱) عالی اور رگوں کی جمالیات (۲)  62  (۳) عالی اور رگوں کی جمالیات (۳)  83  87  (الله علی الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المن معتری کی جمالیات (۱)  41  (۱) عالی اور رگوں کی جمالیات (۲)  62  (۳) عالی اور رگوں کی جمالیات (۳)  83  87  (الله علی الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المن معتری کی جمالیات (۱)  41  (۱) عالی اور رگوں کی جمالیات (۲)  62  (۳) عالی اور رگوں کی جمالیات (۳)  83  87  (الله علی الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                  | تر تید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الم المورد كون كي جماليات (١)  141 (۱) عاكون اورد كون كي جماليات (٣)  152 (۳) عاكون اورد كون كي جماليات (٣)  183 (۳) چون كا جماليات (٣)  113 (۱) عاليات (١)  114 (۱) عاليات (١)  115 (1) عاليات (١)  116 (1) عاليات (١)  117 (1) عاليات (١)  118 (1) عاليات (١)  119 (1) عاليات (١)  119 (1) عاليات (١)  119 (1) عاليات (١)  119 (1) عاليات (١) عاليات (١)  119 (1) عاليات (١) عاليات (١)  120 (1) عاليات (١) عاليات (١)  130 (1) عاليات (١) عاليات (١) عاليات (١)  148 (1) عاليات (١)   |                                                                                                                                                                                                                                  | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| المن معتری کی جمالیات (۱)  41  (۱) عالی اور رگوں کی جمالیات (۲)  62  (۳) عالی اور رگوں کی جمالیات (۳)  83  87  (الله علی الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 41       (ا) سال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | مغی                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 52       (العرب الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 7                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 67 (۲) اور رحمو ل کر جمالیات (۳) 83 (۲) اور رحمو ل کر جمالیات (۳) 85 (۱۵ کی جمالیات (۱) 86 (۱۵ کی جمالیات (۲) 87 (۱۵ کی جمالیات (۲) 88 (۱۵ کی جمالیات (۲) 89 (۱۵ کی جمالیات (۲) 80 (۱۵ کی جمالیات (۲) 80 (۱۵ کی جمالیات (۲) 81 (۱۵ کی جمالیات (۲) 81 (۱۵ کی جمالیات (۲) 81 (۱۵ کی جمالیات (۲) 82 (۱۵ کی جمالیات (۲) 83 (۱۵ کی جمالیات (۲) 84 (۱۵ کی جمالیات (۲) 85 (۱۵ کی جمالیات (۲) 86 (۱۵ کی جمالیات (۲) 87 (۱۵ کی جمالیات (۲) 88 (۱۵ کی جمالیات (۲) 89 (۱۵ کی جمالیات (۲) 80 (۱۵ کی جمالیات (۲) کی جمالیات (۲) 80 (۱۵ کی جمالیات (۲) کی جمالیات (۲) 80 (۱۵ کی جمالیات (۲) کی جما | 41                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 83 87 (ا تقب ك بماليات (۱) رقس ك بماليات (۱) 113 (ا تقب ك بماليات (۲) رقس ك بماليات (۲) 137 148 161 162 162 165 167 174 181 181 181 188 199 200 النجة الموادر س كبانيول ك مر الحشي المؤسلة ال | 52                                                                                                                                                                                                                               | • خاكون اور رنگون كى جماليات (٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 113 (رقص کی جمالیات (۱) رقص کی جمالیات (۲) رقص کی جمالیات (۳) روی کی خوا در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | . 67                                                                                                                                                                                                                             | • خاكون اور رنگون كى جماليات (٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 113 (۲ تص کی جمالیات (۲)  137 عو سیقی کی جمالیات  148 (ناین سی کی جمالیات (۲)  149 ادبیات بد معداد ب جمیداد ب جمیداد ب جمیداد ب جمیداد ب دید کرد ب از ب بی معداد ب با معداد ب کر می شیخه بید در سیان کی محمد بیشتر بید کرد بر می  | 83                                                                                                                                                                                                                               | ● پھول اور پتوں کا جمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 137 مو سیقی کی جمالیات ازبانیس الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 87                                                                                                                                                                                                                               | ●                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 148.  161  162  بر هاد ب جرهاد ب جرهاد ب مین ادب مین  | 113                                                                                                                                                                                                                              | ● رقس کی جمالیات(۲)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 161 ادبیات بدهادب بدهاد بدهاد | 137                                                                                                                                                                                                                              | • موسیقی کی جمالیات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ا بدهادب بدهادب بدهادب المحافق المحاف | 148                                                                                                                                                                                                                              | • زبانیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| عبن ادب جبن ادب و يد ي ادب و يد ي ادب و يد ي ادب المباتز ادر آرث المباتز المب | 161                                                                                                                                                                                                                              | ● ادبیات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 174                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 162                                                                                                                                                                                                                              | • بدهاد ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 174 سنترت ادب الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 165                                                                                                                                                                                                                              | • جبین اد ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 174 سنترت ادب الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 167                                                                                                                                                                                                                              | • ويدى ادب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 181 تا نتر اور آرٹ 188 ۔ انجشد۔ انجشد کے سرچشنے 199 ۔ 199 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ 190 ۔ |                                                                                                                                                                                                                                  | • سنسکرت ادب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 188 - البنشد - المباينوں كے سرچشم - الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 199 کتھاؤں اور رس کہانیوں کے سرچشمے<br>200 بند و ستان کی کتھا کی اور رس کہانیاں ۔<br>203 - لوک کہانیاں ۔<br>207 - جاتک کہانیاں ۔<br>213 - اسطور / دیو مالا ۔۔<br>220 پُران ۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                  | ● اپنشد _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| عبند و ستان کی کھا کیں اور رس کہانیاں ۔<br>- لوک کہانیاں ۔<br>جا تک کہانیاں ۔<br>اسطور / دیو مالا ۔۔ پُران ۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                  | ● کتھاؤںاور رس کہانیوں کے سرچیشے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| - لوک کبانیاں -<br>207 - جاتک کبانیاں<br>213 - اسطور / دیو مالا<br>پُران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| جاتک کہانیاں<br>اسطور /دیو ہالا<br>پُران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | "                                                                                                                                                                                                                                | and the second s |
| اسطور /دیوبالا<br>پُران<br>پُران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                  | جاتک کہانیاں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 220 پُران<br>پُران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | en de la companya de<br>La companya de la co |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|     | 6                                                                                      |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 231 | پاگ-ایک هنی پیکیر                                                                      |
| 240 | میالیاتی شعور اور امتیازی جمالیاتی تصورات<br>میالیاتی شعور اور امتیازی جمالیاتی تصورات |
| 274 | ا متیازی جمالیاتی تصوارت ور ججانات<br>• مانیاتی تصوارت ور ججانات                       |
| 281 | ي سيد التميازي رجحانات                                                                 |
| 296 | و صدت جلال و جمال<br>•                                                                 |
| 298 | آ بېنگ اور آ بېنگ کې و حد ت                                                            |
| 308 | و مجبو اور 'رس'                                                                        |
| 329 | •                                                                                      |
| 331 | ا ظهبار کا حسن                                                                         |
| 341 | € کنابیات                                                                              |



بندوستانی مصوری کی تاریخ بھی ماضی کے اندھیروں میں چھپی ہوئی ہے، عاروں کے نقش و نگار مثاباً سنکن پور بہوشنگ آباد اور مرزاپور وغیرہ و کی معنوں و نقش کے قدیم ترین تجربے ان ابتدائی تجربوں کا کسی قدراحساس بختیج ہیں جو ماضی کے اندھیروں میں ہیں، مہنجوؤارو کے بر تنوں کے نقوش اور ویدوں کے حوالوں سے مصوری اور نقاشی کی اہمیت کا احساس ملتا ہے، سادگ کے جلوے بھی ہیں اور آرائش و زیبائش کے ساتھ شبیہ سازی کے اطیف نقوش بھی، غاروں، مندروں اور عمارتوں پر جہاں گہرے اور تہد دار حسی اور ماورائی تجربے ہیں وہاں اسلوب کی جبرت انگیز بے ساختگی بھی ہے۔ ہندوستانی ذہمن نے ابتداء ہے ان فنون سے گہری و کچپی کا اظہار کیا ہے۔ للت وستر، (دوسری صدی) وشنو دھر موتر، (پانچویں صدی) کام ستر (200ء) ہز سرورت پران ،چڑ کرم ھلپ شاستر "ھلپ کلا دیپکا" وشنو کرم پرکاش کلا دیاس ادر تھ شاستر (400ء)، چڑ سوتر (600ء) چڑ لکھن (700ء) مان سولاس (130ء) وغیرہ سے ماضی کی فکر کی گہرائیوں کا جس قدر علم ہو تا ہے اس سے اندازہ وہ تاہے کہ اس فن پر پہلے بھی اظہار خیال کیا گیا ہوگا۔



شكار كامنظر سنكن بور ( زمانه ما قبل تاريخ )

و شنو دھر موتر، اور "علب شاستر" وہ انہ قدیم کا ہیں ہیں جو مصوری، سنگ بڑا شی اور بت سازی کی قدر وقیت اور اس کی آفاقیت کو سمجھائی ہیں۔ "ہان ہر ا" کے اکیس ابواب اور "سمرن گان سوتر دھار" کے تیرہ ابواب میں ان فنون پر مفصل آئٹنو بی ہے، آریوں اور غیر آریوں کے تجربوں کی آبیز شون نے ان فنون نے ارتفاء کی اہم منز لیس طے کی ہیں بیعاج، جوگی مار، اجھنا، سانچی، باغ، پڈو کو شد، بادا کی، ایلورا، کانجی ورم، تانچور، کارلے، بد سا، تنہری، ناسک، امر اور آبی و فغیرہ کی تخلیقات ان فنون کی غظمت کا انتہائی ارفع احساس بخشی ہیں۔ لوپاؤھک پڑ ، پڑ کار، روپ، روپ کار سلی مورتی و غیرہ وہ وہ قدیم اصلا عیں ہیں جن نے فنون کو پیچائے کی کو شش کی گئی ہے۔ جس قدیم مجسد ساز کا کانام اب تک ملا ہے وہ دیو د تیا ہج جو ایک دور ای سورت ایک دیو دای سو تانو کا سے محبت کر تا تھا اور جس نے دو سری صدی قبل مسجرام گڑھ کے جوگی مار غار میں اس کی شبیہ بنائی تھی، وہاں دو نوں کے نام تکھے ہوئے ہیں جو تحجمہ سازی کے لیے استعال ہو تا تھا اور جس کے لغوی معنی ہیں صورت نامی کرنے والایا صورت کا ہوش مند خالق! مجسہ سازی کے لیے استعال ہو تا تھا اور جس کے لغوی معنی ہیں صورت خلی کر کے دالایا صورت کا ہوش مند خالق! مجسہ سازی کے لیے استعال ہو تا تھا اور جس کے لغوی معنی ہیں صورت نی سی میں اس کی شبیہ بندو ستانی جمائیات میں دونوں فنون کو ختر کار کہا گیا ہے۔ مجسمہ سازی کے لیے مصوری کے فن سے واقف ہونا کے سے تعبر کیا گیا ہے۔ میں میں دونوں فنون کو سے تعبر کیا گیا ہے۔ میں تان کے لئے مصوری کے میں دونوں فنون کو سیسے تعبر کیا گیا ہے۔

قد می ہندوستانی مجسبہ سازوں اور مصوروں کے نام عمویاً کم طبع ہیں، اس کی ایک بڑی وجہ یہ ہے کہ فی نمونوں کے ساتھ نام کھنے کا کوئی روائ تہ تھالیٹن بہت کی انفراد کی تخلیقات میں پھے نام موجود ہیں ساتھ ہی ہی اندازہ ہو تاہے کہ گرواپ شاگر دوں کی تربیت کو نہ ہبی فریضہ جانے تھے اور ان کی تربیت کا نتیجہ ہے کہ مصوری اور بختمہ سازی کے اعلیٰ ترین نمونے وجود ہیں آئے۔ سنگ دور میں گرو، کو نیکا، کانام ماتا ہے، متھر اک قریب پارتھم میں ''یاکشا'' کی تخلیق میں ان کی فکر نظر کا م کرتی رہی ہے، بیباں جو تحریر ہے اس میں شاگر د 'گومتر ''کا نام ماتا ہے۔ متھی شامل ہے۔ ان کے ایک در سرے شاگر د 'ناکا کانام بھی شامل ہے۔ جس کے متعلق یہ خیال ہے کہ متھر اک قریب چھین گاکنیا گراگاؤں کے معروف بے سرکے میکشی کے جسے کا خالق ہے۔ قد میم ترین فذکاروں میں ''اگی طا' کانام بہت اہم ہے جس نے بدھ آرٹ میں قابل قدر اضافے کیے اور مجسہ سازی میں تحر کی اور آئی ہو شامل کر کے فن مجسہ سازی کو عظمت بخشی، پانچویں صدی عیسوی میں گیت دور کے مشہور فذکار دینا نے بدھ کے معنی فیز پیکر تراشے، مہا بلی پورم کی آرائش وزیبائش اور نی تغیر میں للت لاہے نے اپنی انفرادی صلاحیتوں کا مظاہرہ کیا اور فذکار کی کے عمدہ نمونے پیش کیے ، کانچی پورم کی آرائش وزیبائش اور نی تغیر میں للت لاہے نے اپنی انفرادی صلاحیتوں کا مظاہرہ کیا اور فذکار کی کے عمدہ نمونے پیش کیے ، کانچی پورم کی آرائش میں بھی اس کے تراشے ہوئے جمعے موجود ہیں۔

جنوبی ہند میں جن بوے تخلیقی فذکار س کے نام ملتے ہیں ان میں مہند رور من کانام مصوری اور مجسمہ سازی کی تاریخ میں سنگ میل کی حیثیت رکھتا ہے۔ وہ ہند وستانی جمالیات میں ان فنون کے تعلق سے ایک مستقل عنوان ہے۔ مہند رور من حاکم تھالیکن اپنے عہد کا ایک بڑا مصور اور مجسمہ ساز شاعر اور موسیقار تھا، اس نے جانے کتنے فنکاروں کی سرپرستی کی اور جانے کتنے فنکاروں کی ذہنی تربیت میں حصہ لیا، کہا جاتا ہے کہ جنوبی ہند میں بچر وں کو تراش کر جسموں کی تخلیق میں اس نے مجمر کی دلچین کا ظہار کیا اور خوان فنکاروں کی رہنمائی کی۔

بلور اور سومناتھ کے مندروں کے فنکاروں میں چوان، واسوجا، حیسکاہمیا، ناگوجا، ماران، چامائیے، ساہی را، مایوجہ، مالی یانہ، ماسارا، ملی تامہ، جسمیہ وغیرہ کے نام اہمیت رکھتے ہیں۔ یہ سب ہندوستان کے بوے فنکار ہیں کہ جنہوں نے ان فنون کے ذریعہ پر اسرار و جدانیت، مجسموں اور پکیروں کی پر اسراریت،روح کی تنہائی،باطن اور خارج کے باطنی رہتے، ملکو تی حسن کی تلاش، تخلیق عمل میں گیان و هیان، پکیروں کی اظہاریت کی لمسی کیفیات، حیرت انگیز اشاریت، آرائش وزیبائش کے معنی خیز نکات اور فٹی اور ہنر مندانہ مہارت کی نعتیں عطاکی ہیں۔

واسو جا کے بیٹے چوان نے ان ہی بزرگ فزکاروں کے اسالیب سے فیض حاصل کیااور مجسہ سازی ہیں ایک نئے رجمان کا علمبر دار بن گیا،
پیکروں کی اظہاریت کو اساطیر سے ہم آہنگ کرنے ہیں چیش چیش رہا، مجبوراہو کے تخلیق فزکاروں ہیں سری ستانہ اور اس کے بیٹے چیتا نکا کے نام ملتے
ہیں سیس (Sex) کو اعلی اور ارفع صورت عطا کرنے اور اسے ماور ائی پر اسر اروجد انی سطح پرلے جانے ہیں ان دونوں کی فکرو نظر کام کرتی رہی ہیں۔

قدیم ہندو ستان میں مصوری اور مجسہ سازی مقدس پیشہ بھی رہی ہیں، خاندانی پیشہ ور فزکاروں کے بھی نام ملتے ہیں۔" نئی نسل نے اپنے خاندانی ورثے کا تحفظ بھی کیا ہے اور فزکاری کے بعض قبتی ر موز کو اس طرح پوشیدہ رکھا ہے کہ خاندان کے افراد کے علاوہ دوسروں تک نہ بینج سیس ان خاندانی فزکاروں ہیں سولا پنی کانام ممتاز ہے۔ کئی پشتوں کے تجربوں کی روشنی میں اس نے اعلی فزکاری کے نمونے چیش کیے، مگدھ کے فزکار سومور دسویں صدی کے مجمہ ساز اور اندر انی لامانی اور اس کے معروف شاگر دامر سے جو ''سوریہ'' (بر کش میوزیم) کا خالق ہے اور آٹھویں صدی

قدیم ہندوستان میں مصوروں، مجمعہ سازوں، معماروں اور موسیقاروں کا درجہ بلند تھا، بڑی عزت بھی ملتی تھی، گرو فذکار کا احرام مقد س فریضہ تھا، شاگر دان کی خد مت کرتے اور ان کے قد موں ہے لگ کر بیٹھتے اور روشن حاصل کرتے، مجمعہ ساز اور مصور ایک مقام ہے دوسرے مقام پر جاتے اور دوسرے درباروں ہے انہیں دعوت نامے بھی ملتے، کی فذکاروں نے مل جل کر اور بھی انفرادی طور پر مختلف مقامات پر کام کیا ہے۔ بڑے فذکار عمو ما ہاڈل تیار کرنے کے لیے بھی دور در از علاقوں میں بلائے جاتے تھے، باڈل کو "ور تک "کتے تھے بنارس کے ور تک (Varnaka) کا ذکر ملتا ہے، اس طرح" بری ور تک کاذکر بھی موجود ہے، سمل کوٹ کے مندر میں اس قدیم مندر کا ور تک آج بھی موجود ہے۔

ہندہ سانی مجسہ سازی کی داستان جانے کتی صدیوں کی تاریخ میں پھیلی ہوئی ہے اس کی جمالیات کا مطالعہ صرف اس کی علامتوں کی مدد سے نیا جائے تو جمالیاتی سطوں کی عظمت کو سیجھنے میں آسانی ہوگی۔ اس کی علامتوں نے ہر جانب سے پورے ملک کو گھیر رکھا ہے۔ مشرق میں بھو نیشور (اڑیہ) در میان میں مجبورا ہو (مد حیہ پردیش) مغرب میں کیر اور (راجستھان) اور جنوب میں مدورا۔ پیکروں اور جسموں کے مطالعے سے اس کا علم ہو تاہے کہ صدیوں کی تاریخ میں مختلف ر بھانات رہے ہیں، مختلف محتبہائے فکر کے اسالیب کے فرق سے بھی یہ سچائی واضح ہو جاتی ہے۔ ہر عہد میں استاد فن کاروں نے اپنی بالغ انتظری کا ثبوت دیا ہے اور موضوع اور اسلوب کے تعلق سے رواتیں قائم کی ہیں۔ ہندو ستانی فنون لطیفہ کی سب سے بوی خوبی یہ کہ آرٹ کا ہم نمونہ اپنی اصابت اور پچٹٹی اور اپنی انفر اوی خصوصیتوں اور اپنی انفر اوی خصوصیتوں اور اپنی اسابت اور پچٹٹی کے ساتھ مجموعی صور سے یاصور سے کل کا حصہ ہے اور دونوں حیثیتوں سازی میں بھی ہر سخلیق پیکر اپنی انفر اوی خصوصیتوں اور اپنی اصابت اور پچٹٹی کے ساتھ مجموعی صور سے یاصور سے کل کا حصہ ہے اور دونوں حیثیتوں سے اعلی ترین منزل اور اکثر اپنی آخری بلند سطح پر اپنی اعلی ہنر مند کی کا جو ت دیتا ہے۔ اپنے اسلوب کی ندر سے ، اپنے تخلیقی تحرک کی باطنی شد سے اعلی ترین منزل اور اکثر اپنی آخری بلند سطح پر اپنی اعلی ہنر مند کی کا جو ت دیتا ہے۔ اپنے اسلوب کی ندر سے ، اپنے تحلیقی تحرک کی باطنی شد سے اعلی ترین منزل اور اپنی مشق اور کار گری ہے متاثر کر تاہے۔ ذبائی ، فہم و فراست کا یہ عالم ہے کہ ذبن صور سے کل سے او غام کے حسی عمل کو کھیان لیتا ہے اور الیے غیر معمولی اور اگری سے سے اور مرسر سے دونوں حاصل ہوتی ہیں۔



ہندوستائی جمعے جہاں آفاتی احساسات اور ماور ائی سطوں کا شعور بخشے ہیں وہاں ساجی اقد اراور تجربات کا احساس و شعور بھی عطاکرتے ہیں جہاں پر اسرار وجدانی سطح پر 'وصدت' کا گہر ااور پر اسرار احساس ہے وہاں ساجی زندگی ہیں احساس اور عمل اور زندگی کی وصدت کا بھی شعور ہے۔ لا شعوری و قار و عظمت کے ساتھ دیو تاؤں اور فوق الفطری عناصر کے ساتھ انسان ، جانو راور در ختوں اور پودوں کو اس طرح گرفت ہیں لے کر زندگی کی وصدت کا شعور عطاکر تاکہ سب کے آجگ کارشتہ ایک دوسرے سے قائم ہو جائے معمولی کارنامہ نہیں ہے۔ فیکار کی پر اسرار و جدانیت جو خود کل زندگی اور صورت کل کا نتیجہ ہے تمام اشیاء و عناصر کو سمیٹ لیتی ہے اور اس کی فیکاری "وصدت کی معنویت، آجگ اور آجگ کے رشتے سے پھیلاتی ہے، تحرک کے شکل پذیر آجگ میں ہندوستانی مجمد سازی کی عظمت پوشیدہ ہے۔

ہندو ستانی فنکاروں کا عقید ورہاہے کہ زندگی کی تین سطحیں ہیں اور وہ ان ہی سطحوں پر متحر ک رہتی ہے۔

میل سطح مادی ہے۔

دوسرى سطح جذباتى اور احساساتى

اور تيسري روحاني، وجداني ادر ماوراكي!

دوسری سطح صددرجہ حساس جمیری لطیف اور باریک ہے اور تیسری سطح پہلی دونوں سطحوں سے حدد رجہ بلند اور ارفع اور افضل!



اجنا حسن کا پیکر



عورت----کیلاش تا تھ مندر کانجورم (کانچی) آٹھویں صدی میسوی

ذبن مادہ کی پیدادار ہے جو جذباتی اور احساساتی سطح پر صرف تح کی پیدا نہیں کر تابلکہ خود اس سطح پر انز کر تحکیتی کرب میں جاتا ہوجاتا ہے۔
بنیادی طور پریہ کرب و صدت کے شعور کا کرب ہوتا ہے جس کی پیچان آسانی ہے نہیں ہوتی۔ کرب کی شُدت تیسری سطح پر لے آتی ہے جس میں
و صدت کل کاشعور انگنت سچائیوں ہے آشا کر تا ہے اور اس کے بعد بی تخلیق شعوری اور لا شعوری و قار اور عظمت کے ساتھ وجود میں آتی ہے۔
تخلیق عمل کی پر اسر ارکیفیتوں اور ان کے صورت پذیر نتائج کے پیش نظر ہندوستانی جمالیات کا یہ عقید ہیا نظرید انتہائی اہم اور صد در جہ جاذب نظر بن جاتا ہے۔ اس روشنی میں یہ بات توجہ طلب بن جاتی ہے کہ جو شیخ طلق ہوجاتی ہے وہ اپنی مادی صور توں کے اندر تمثال اور علامات کے ساتھ و جدانی آبٹک کا ایسانمونہ ہوتی ہے کہ جس میں کا نتات کے تمام آبٹک شامل ہوتے ہیں۔ مادی صور توں کے اندر تمثال اور علامات کے جلوے بی بنیادی جو ہر ہیں۔

ان پیکروں کے جسموں کو کہ جن کی پرسٹش کی جاتی ہے "مورتی" کہا گیا ہے۔اشارہ ادہ!اسم محسوس کی جانب ہے وہ شئے جے ماتی صورت میں دکھ سکیں "مورتی" ایسی محسوس مادی صورت ہے کہ جس میں داخلی بیداری اور باطنی اوراک کا جلوہ نظر آئے لینی ان دیکھی داخلی یا باطنی حسول کی مادی تقسویر، مادرائی فکر و نظریا 'وژن کا مادی چیکر وہ آئینہ کہ جس مین خالق نظر آئے ایسی مادی شکل پذیری کہ جس میں دیوتا حقیقی بن جائے۔!ایسی مورتیاں زمان و مکال کی زنجیری تو ثری دیتی ہیں۔!

سنسکرت زبان میں مورتی کے معنی ہیں:۔"پختہ شے"صورت رکھنے والی شئے، مجمہ، تمثال، پیکر، اہیج، مقررہ پیائش میں ان دیکھے تجربے کی تفوس صورت لیکن مورتی کا تصور اس وقت پیدا ہوتا ہے جب جکیل کے بعد فزکار کا ہاتھ رک جائے اے متبرک اور مقدس قرار دے کر نذر کردیا جائے، عبادت کے لیے اے وقف کر دیا جائے، عابد کے مقدس علامتی مراسم ہاس میں بالمنی تحرک کا احساس ملے، یہ محسوس ہو کہ جس کا پیکر ہواس میں موجود ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ بواغیر معمولی لفظ ہے اور اس کی معنویت پھیلی ہوئی ہے۔

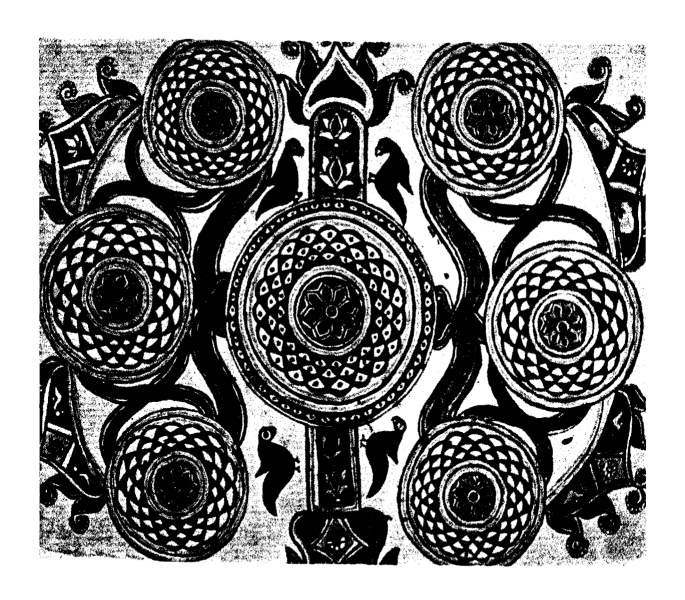


رادهااور کرش (ستر ہویں صدی)راجستھانی دبستان

ہندوستانی جمالیات نے حتی حقیقت پندی اور اس عمل میں مجرے و ژن کو بھیشہ اہمیت دی ہے، چینی اور وسط ایٹیا کی جمالیات میں بھی حتی حقیت پندی کی اہمیت رہی ہے۔ ایٹیا کی ممالک میں فون لطیفہ اور خصوصاً مصور کاور مجمہ سازی کے تعلق ہے یہ کلا بسیکل انداز گر صدیوں قائم رہا ہے جون کی حقیقت پندی کی اہمیت رہی ہے۔ ایٹیا کی مصاور نے عبادت گاہ کی دیوار پر ایک فریگن کی تصویر بنائی اور جس لیحے وہ تصویر کمل ہو کی ڈریٹن نکل بھاگا اور خال دیوار پر اس کا نقش رہ گیایا ای طرح اپنے ملک کی ایک تمثیل ہے، ایک مجمہ ساز نے ایک گھوڑے کا مجمہ سراز نے اس کے پوار ابعد اس کے پر نکل آئے اور وہ گھوڑا از نے لگا، مجمہ سراز نے اس کے پر اور کان کاٹ و بے اور گھوڑا ان نے لگا، محمہ سراز نے اس کے محمد سراز نے اس کے پر نکل سے بالی محمد سراز نے اس کے براور کان کاٹ و جہ بھی تصویر بناتا مہارانی کی ران پر ایک نشان پڑ جاتا، مصور بہت پر پشان ہوا۔ دربار کے عابدوز پر نے بیبات میں تواس نے کہا"تم ہے کوئی غلطی نہیں ہورتی ہے اس لیے کہ مہارانی کی ران پر ایک سیاہ غال ہے، بہی وجہ ہوا۔ دربار کے عابدوز پر نے بیبات نوان پڑر ہا ہے، مہاراجہ کو جب اس بات کی خبر ملی تو وہ اپنے کہ مہارائی کی ران پر ایک سیاہ غال ہے، بہی وجہ بھی تصویر بیا تھا میادت کرتے ہوئے وجدانی سطح پر اس عکم کے کہ تہارا ہا کو جب اس واقعے کی خبر ملی تواس نے توران کے علال اور عابد وز پر ان تکھیں بھوڑ ڈالیس۔ مہارا جا کو جب اس واقعے کی خبر ملی تواسے یقین آئیا کہ ویکار اور عابد وز پر دونوں ارتعام ہوا اور وز پر کی آئیس بھوڑ ڈالیس۔ مہارا جا کو جب اس واقعے کی خبر ملی تواسے یقین آئیا کہ ویکار اور عابد وز پر دونوں "شیر می تانیوں نے بھیٹ میں اور وی کے پاس بھوٹ کی جو ہر میں عبادت کا تھم ہوا اور وز پر کی آئیکسی وہ کی سی عباد سے کا تھی میوان آئی ہور نی آئی اور آئیز ش سے خلق ہو تی کے جو ہر میں عباد سے کا تقد س ہو تا ہے اور مورتی اس آء جن ش اور آئیز ش سے خلق ہوتی ہور ہی سے خلال میاد دیکار ایک عبر میں عباد سے کا تقد س عبار ہوتی سے کا مقد س عبار ہوتی سے خلال عباد دیکار اور عباد دیکار وہ سے دیا ہور تی سے خلال می ہور ہی سے دیکار اور سے عبل میں عباد سے کا تقد س عبر سے کا مقد س عبار ہوتی سے خلال عباد دیکار دیا ہور تی سے خلال میں ہور تی سے دیا ہور تی سے مقال میں میں میں میں کیا ہور تی سے میار کیا ہور تی ہور تی سے دیا ہور تی ہور تی ہور

بعض پیکروں اور بحسموں کو دیکھ کر محسوس ہو تاہے جیسے بہتر مطالعے اور عمدہ تربیت کی وجہ سے فذکاروں کو شعوراور ماورائے شعور

(Transconsiousnesss) کا شعورا پنا ہے طور پر عاصل ہوا ہے۔ کا کاتی عتاصر کوایک جگہ ہے دوسر کی جگہ ہٹانے کا نفسیاتی عمل کسی نہ سطح پر جاری رہا ہے اس لیے کہ علامتوں کا ہمہ میر عمل اس کا نتیجہ ہو سکتا ہے۔ سادھی، کا تجربہ ملتا ہے۔ پیکروں اور بحسموں کی صفائی، نزاکت، نفاست، بار بی اور پختی میں شد ساحساس آزادی، فاموشی اور کون و مکاں (Cosmos) اور انسانی اقد ادر کے شعور کی روشنیوں کواجا کر کردیا فیاست، بار بی اور پختی میں شد ساحساس آزادی، فاموشی اور کون و مکاں (تعسوس معنویت کی طرف بے اختیار بڑھنے کی کو شش کی ہے اور انہیں کسی نہ کسی اور نا محسوس اور نا محسوس معنویت کی طرف بے اختیار بڑھنے کی کو شش کی ہے اور انہیں کسی نہیں ہے۔ ہندوستان کے یہ فزکار کا نات کی جرارت اور حرکت دونوں سے نئسی اور حس سطح پر جس کے بغیر پوری کا نات کی جرارت اور حرکت دونوں سے نئسی اور حس سطح پر تربیز نظر آتے ہیں اور تمثال بھیرت میں حرکت اور حرارت کے اعلیٰ ترین مدارجی کا شعور بخشتے ہیں۔



مد هو بني تصوير كاري مي تجريديت كي ايك مثال

ہند و ستانی جمالیات میں پر سکون اور خاموش داخلی فضا میں فنکار وں کی داخلی ہم آ جنگی اور ان کے استغراق اور آزادی اور خاموشی کے گہر ہے احساس کے ساتھ آزادی اور خاموشی کوانگنت اور حیرت انگیز معنوی جہوں کے ساتھ مجسم کرنے کے عمل کا تعلق 'بر ہم'اور' آتم' سے ہے جوار فع اور عظیم ترخاموشی اور ماورائے سکون (سنتام)کاسر چشمہ ہیں!

'وژن کا معاملہ یہ ہے کہ اس کی آزاد فطرت جو شعور کی روشی (بندو) ہے سر شار ہوتی ہے اورائے کا تئات کی روشی اوراس کے آبنگ ہے براسر ارر شتہ قائم کر لیتی ہے اوراعلیٰ ترین حتی سطح پر پیکروں کے فاک اجر نے لگتے ہیں یہ پیکر جسموں کی شکل میں جلوہ کرہ ہوتے ہیں توان کی محض فاموش اور غیر متحرک صور تمیں سامنے نہیں ہو تمیں بلکہ یہ صور تمیں پھیلتی ہیں اورا پی روشنیوں اور اپنے پراسر ار آبنگ ہے ہیئت یا فارم کی تشکیل میں حصہ لیتی ہیں۔ فالق اور موضوع کے جو ہر کا یہ عجیب و غریب پُر اسر ارر شتہ ہے جو تخلیقی عمل کی پُر اسر اریت کی قدر و قیمت کا عظیم تراحساس عطا کر تا ہے ، پیکر محسوس ، خود فارم میں اتر کراہے اپنی روشنی اور اپنے آبنگ کے مطابق پھیلا تا ہے۔ بدھ ، ماں ، پر ہما، وشنو ، شیو ونگ و غیر ہ کے پیکر عمول مظاہر (Phe nomenon) ہیں جو نظر نہ آ نے والی بنیاد می سچائی یا ایک ہی سچائی کا احساس یا لیک ہی سچائی کا جلوہ ہنے ہیں تا کہ دوسر و سکتی بیچان ممکن ہو سکتی ، یہ اپنے طور پر ماور ائیت کا سر چشمہ ہیں جو حقیقت بن جاتے ہیں ، بدھ مہایان ، کے تصور میں ''ز مان کایا''ای کو کہا گیا ہے کہ ذکار ان دیکھی صور توں کے پھیلنے کے انداز اور کا کاتی شعاعوں اور کا کاتی آ ہنگ کا شعور دافلی طور پر حاصل کر تا ہے اور تخلیقی عمل جاری گیا ہے۔ تخلیق عمل میں شعور اور ماور اے شعور کے ان بیا طمی رشتے کو جو آہنگ اور نفہ ریز لہروں سے قائم ہو تا ہے ہند و ستانی جمالیات نے بری



وسطالشیا کی مصوری پر ہندوستانی مصوری کے اثرات - ایک قدیم نمونہ

مجسمہ سازی کا فن اس طرح ایک ہمہ گیر اور انتہائی تہہ دار علامتی آرٹ کی صورت ابھر تا ہے ماورائے کا ئنان ب حسّی صور توں کو کا ئناتی جلوؤں میں پیش کرنے کی اس تخلیقی عمل کی تاریخ صدیوں کی تہذیبی زندگی میں چھیلی ہوئی ہے۔

عمو ہا یہ سمجھا گیا ہے کہ مجسمہ سازی اور مصوتری ، فن تعمیر کی کنیزیں ہیں ،ان فنون کو اس طرح دیکھنا قطعی مناسب نہیں ، ان کی اپنی انفرادی خصوصتیں ہیں ان کااپنا حسن ہے ،ان کی پر اسر ار معنویت نے مدسرے فنون کو متاثر کیا ہے۔ فن تعمیر نے انہیں اپنے اظہار کا ذریعہ منایا ہے۔ مجسموں اور پیکروں کی وجہ ہے بھی فن تقبیر نے عروج کیاعلیٰ منزلیں طے کی ہیں۔ مجسمے اور پیکر روح بن گئے ہیں کہ جن کی بالید گی تقبیر کے فن کو عروج بخشق رہتی ہیں۔ تعمیر میں مجسموں کے بھی مظاہر ہیں، پیکروں کے تحریک کو نمایاں کرتی رہی ہیں اگر فن تعمیر کا مطالعہ مجسموں، پیکروں ادر مصوری کے تناظر میں کیا جائے تو جمالیاتی وحدت کی معنویاور جمالیاتی جہتوں کااحساس زیادہ گیر اہو گااور حقیقت بھی یہی ہے کہ جمالیاتی وحد توں کا جلوہ ہی ذ کار کی آر زوے۔ بنیادی خواہش! جمالیاتی نقطہ ُ نظر ہے مندروں کا مطالعہ کیاجائے تو کوئی وجہ نہیں کہ پیکروںاور مجسموں کے نفساتی ارتعاشات کی پیجان نہ ہو۔ روح اور جسم کی وصدت کی بات اپنی جگہ جتنی بھی در ست ہو یہ بھی بڑی سچائی ہے کہ تمار تیں عمو ماروح کے جلال د جمال کے ساتھ ظہور بذیر ہوتی ہیں۔ دونوں کوایک دوسرے سے علاحدہ کر کے دیکھنے کی جتنی بھی کوشش کی جائے ان کی وحدت کا کئن ہی زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔ یوں ہندوستان کے بزرگوں نے نقمیر کے حسن کوانیانی جسم کے مختلف حصوں ہے تعبیر کیاہے۔اور انہیں مختلف نام بھی دیے ہیں۔ غالبًاصرف یہ سمجھانے لیے کہ تقمیر کاکوئی حصہ علاحدہ نہیں ہے باعلاحدہ حیثیت رکھنے کے باوجود ایک ہی پیکر کا پہلو ہے تقمیر کے مختلف حسوں کی وحدت ہیاصل جلوہ ہے۔ متک، کنٹھر، سریا، گلا، جانگھر، مو کھ، وغیرہ ہے جسم کی وحدت کی طرح تقمیر کی وحدت کو سمجھانے کی کوشش کی گئی ہے۔ ہندوستانی ملاء نے جسموں کے تعلق سے روح،احساس اور جذبے کواہمیت دی ہے اور مندروں کی تمار توں کو جسموں اور پیکروں کے مظاہر سے تعبیر کیا ہے۔الیے بزرگوں نے 'بنیاد' یا تہہ خانے (ادھستھان) سے معتہایا اختتام (استوب یک) تک تقمیر کوای تناظر میں دیکھا ہے۔ اس دوسری کطح کی فکریقینازیادہ اہمیت رکھتی ہے، ہندو ستانی فن تعمیر کے تین بڑے اور اہم ترین اسالیب" ناگار"، ولیئر '،اور درادد' کو بر ہما،وشنو اور شیوے قریب ترر کھ کرد کھیے اور ستونوں کے تمن مخلف ناموں کی معنویت پر غور کیجئے۔ برہم کانت،وشنو کانت اور 'شیو کانت' تو بخو لیا ندازہ ہو جائے گا کہ ہندو ستانی جمالیات نے ان عظیم پکروں کے جلال و جمال کوان ستونوں کی تقمیر میں کتنی اہمیت دی ہے اوران پیکروں کااحباس کس کس طرح نقش ہو تارہا ہے۔ کانت کے لغوی معنی، محبوب، محبت،اوریسندیدگی کے ہوتے ہیں لیعنیابیاستوں جو ہر ہاکویسند ہواور جے وہ محبوب رکھتے ہوں،اپیاستون جو وشنو کو مزیز ہواور اپیاستون جے شیو پیندید گی کی نظر ہے دیکھتے ہوں۔ان ستونوں کی تغمیر کی منفر د خصوصیات ہیں جن کا باطنی رشتہ ان دیو تاؤں ہے ہے اور ساتھ ہی ا بن تہذیبی زندگی کی تاریخ سے ان کا ممبر اتعلق ہے۔ ان سے مخلف عہد میں حاصل کیے ہوئے تجربوں کو بھی سمجھا جا سکتا ہے۔ اس لیے یہ تیوں ا قلیدی صور توں کی طرف بھر پوراشارے کرتے ہیں۔ مر لع (Square) (برہا کے جار سر) مثمن ہشت پہلو (Octagonal) (وشنو کے آٹھ ہاتھ )دائرہ، متعدیریامدور (Circular)(شیو لنگ، شیو کی علامت)۔وبواروں اور ستونوں پر مصوری اور مجسمہ سازی کے فن کو اتنی اہمیت دی گئی ہے کہ دیواروںاور ستونوں کی تعمیر کے لمحوں میں اس بات کا خیال رکھا گیا ہے۔ یہ مصوری کے نمونوں اور مجسموں کے لیے کینوس ( بھو می بندھ) بن جائمیں، کینوس یا بھومی بندھ" پیکروں کے تقاضوں کے مطابق ہو۔ پیکروں کے تصورات ہی بھومی بندھ کی تشکیل میں حسہ لیتے ہیں، مور تیوں اور مختلف پیکروں کے مختلف انداز اور تیوروں کے لیے کس قتم کے "بھومی بندھ" کی ضرورت ہے۔ کھڑے ہوئے (sthanka) بیٹھے ہوئے (Asana) میک لگائے ہوئے (Satyana) متحرک ادر رقص کرتے ہوئے، لیٹے ہوئے کسی در خت سے ہم آہنگ، پیکروں اور مجسموں کے تیوراور انداز مختلف ہوتے ہیں ظاہر ہے ان کے مطابق کینوس یا بھومی بندھ ، کاہونا ضروری ہے ، دیوارد ل اور ستونوں پر ان پیکروں کے نقش

ہو جانے کے بعد ہی فن تعمیر کی اہمیت بو حتی ہے۔

غالب رجمان یا غالب تصور اکائی یا و مدت کا ایک پیکر انسان عناصر فطرت اور پوری کا نتات کا مظهر بن کر ہم آ ہنگی اور و مدت کا شعور اس طور پر عطاکر تا ہے کہ ذبین تصویر بت اور آرائش وزیبائش سے زیادہ فزکار کے تخلیق ذبین کے عمل اور اس عمل کے نتائن اور تخلیقی سطح پر دریافت شدہ گہر کی اقد ارسے متاثر ہونے گئا ہے۔ فوق الفطر کی رومانیت ، علامتیت کی تخلیق روح میں جلوہ گرہ ہوتی ہے بدھ ، ماں، شیو، لنگ، ہر ہما، وشنو، تنیش وغیرہ کے پیکر اس طرح عظیم تہذیبی ورثہ بن جاتے ہیں کم و بیش دو ہز ارسال کے تہذیبی سنر میں یہ پیکر تجر بوں کی و حد ت اور آ ہنگ اور آ ہنگ کی و حدت کا احساس دلاتے رہے ہیں۔

ہند و ستانی مصوری کے عمد ہ نمونے ضائع ہو چکے ہیں زمانے کی شکست وریخت نے انہیں برباد کر دیاہے کہاجا چکاہے کہ مجسمہ نگاروں کی تربیت میں مصوری کے فن نے نمایاں حصہ لیاہے ،مصوری مجتمہ سازی کی بنیاد رہی ہے۔

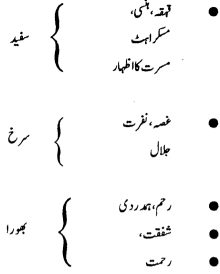
مصوری کی تاریخ آتی قدیم ہے کہ اس کے ابتدائی نمونوں کی تلاش و جنبو بہت صد تک ناممکن ہے۔ مجتموں سے مصوری کے اعلی معیار کا اندازہ ہو تا ہے اور اس سچائی پریفین بھی آجاتا ہے کہ مصوری کی تاریخ ماضی کے گہر سے اندھیروں میں بہت صد تک چھپی ہوئی ہے۔ غاروں کے نقش و نگار سے قدیم ہندوستانی مصوری کی قدروں کو بہت صد تک سمجھا جا سکتا ہے۔ سِنکن پورہ ہوشنگ آباد اور مرز ابور وغیرہ کی قدیم نقاشی میں مصوری کے نقوش نمایاں ہیں۔

"نہم آبنگی" اور حرکت ہندوستانی مصوری کی بنیادی خصوصیات ہیں۔ وصدت کے رموز کوپانے کی آرزوابتداء سے ملتی ہے۔ ابتداء میں بلکے رہوں کے استعال کار جمان ملتاہے۔ پھر نیلے ، سبز ، سرخ، اور ارغوانی رگوں کے متواز ن استعال کی جانب توجہ وی گئی ہے۔ تصویروں کے تناسب اور پیکر وں کی ہم آ ہنگی میں رگوں کا حسن توجہ طلب بنتا ہے۔ مہنجو ڈارواور ہڑپا، میں منقش بر تنوں کے نقش و نگار سے قدیم ترین جمالیاتی زاویہ نگاہ کا کسی قدر علم ہو تا ہے۔ مکانوں اور ان کی دیوار وں اور مندروں کی آرائش وزیبائش میں مصوری کے فن کو اہمیت وی گئی، گروفز کاروں نے اپنے شاگر دوں کی مناسب تربیت کے بعد دور دراز علاقوں میں بھیجا۔

ابتدائی مصوری فطرت اوراس کے حسن ہے بہت قریب رہی ، رفتہ رفتہ اس میں تصوریت نے نمایاں حصہ لیناشر وع کیا، مصور اور ان کے گرد فطرت کے حسن کے احساس اور اپنی تصورات کے ساتھ ہندوستان کے دور در از علاقوں میں سفر کرتے ہوئے، ملک کے نہ ہمی اور مابعد الطبیعاتی افکار وخیالات نے ان کے فن کو طرح طرح سے متاثر کیا۔

'وشنود هر موتر کاذکر آچکا ہے۔ پانچویں صدی عیسوی میں مصوری اور سنگ تراثی کے فن پریہ تصنیف قدیم فنکاروں کے رجانات کو نمایاں کرتی ہے۔ وشنو کو پہلا مصور کہا گیا ہے۔ وشنود هر موتر، کے مطابق مصوری میں رنگوں کا استعمال فطرت کے مظاہر اور ان کے رنگوں کے مطابق ہوتا چاہئے لیکن جب جذبات کے رنگوں کا محاملہ ہو تو ہر جذبے کے پیش نظر مناسب رنگوں پر غور کر کے کسی ایک رنگ کے انتخاب پر نظر ضروری ہے۔ 'وشنود هر موتر' نے بعض جذبوں کے رنگوں کی طرف اس طرح اشارہ کیا ہے:

|             |         | •         | • |
|-------------|---------|-----------|---|
| ممرانيا     |         | محبت      | • |
| سياه        |         | خوف       | • |
| •           | ſ       | 2 ترت،    | • |
| <i>נ</i> ננ | ی احساس | فوق الفطر |   |



اس طرح "علپ شاستر" میں اس فن کے تعلق ہے بہت ی ہاتیں کہی گئی ہیں، رنگ تیار کرنے کے طریقوں کو سمجھا گیا ہے۔ کینوس کی اہمیت بتا کی گئی ہے، پیکروں کو نقش کرنے کے لیے انہیں مناسب طریقے ہے تقلیم کرنے کا فن سکھایا گیا ہے۔ مورتی کی معنویت کو سمجھاتے ہوئے اس کے تقدی اور جذبے ہے ہم آہنگ کرنے کی تعلیم دی گئی ہے، ملکوتی حسن کی تاش و جبتو اور اس حسن کو پیش کرنے کی مناسب تربیت دی گئی ہے۔ قدیم ہندوستانی مصوری میں کم و بیش وہ تمام خصوصیات ہیں جو قدیم مجمعہ سازی میں ہیں پیکروں کی تراش خراش میں جسم کے حسن کو جس طرح اور جس انداز سے جسموں میں پیش کیا گیا ہے وہی انداز تصویروں میں بھی ہے۔ انسان، جانور اور در خت وغیرہ کے پیکروں میں ہم آہنگی پیدا کرنے کے لیے اقلیدی نقوش کوزیادہ اہمیت دی گئی ہے، مخبان شکلوں کی بندشوں میں بھی وحدت تاثر ملتی ہے۔

'وشنود هر موتر' مان سراششده هیائے، چتر ستر ،ارتھ شاستر ، چتر لکشن، کام سوتر' و شوکرم پر کاش کلاولاس' سمرانگن سوتر دھار، هلپ کلادیپکا وغیر ہ ایسے قیمتی نننے ہیں جن سے فن مصوری اور فن مجسمہ سازی ہے گہری دلچپی کاعلم ہو تا ہے۔ مختلف عہد کے بیش قیمت تجربے ان ننخوں میں موجود ہیں ان سے اندازہ ہو تاہے کہ بید دونوں فنون عبادت کادر جہ رکھتے تھے۔







ہندہ ستانی مصوری میں مختلف نسلوں کے تجر بے ملتے ہیں۔ دیوی دیو تاؤں اور عناصر فطرت کی پیکش میں جہاں احساسات اور جذبات کا اظہار واضح ہے وہاں پرکاری، موزو نیت، روانی، لوچ، لیک، اور خطوط کا آجگ بھی ذہن کو فور آمتو چہ کر لیتا ہے۔ زندگی اور فطرت کی ہم آجنگی اور وحدت کو چیش کرتے ہوئے فاکاروں کی جمالیاتی بصیر سے اور مسرت کی پیجیان مشکل نہیں ہوتی۔ بھاج کے عاروں کی نقاشی اور مصوری کے مضح ہوئے نقوش کو کسی ایرانی مصور نے اپنی خلیقی صلاحیتوں اور اپنی فکر و نظر ہے جس طرح زندہ کیا ہے ہمیں اس کا علم ہے۔ بدھ وہاروں میں مصوری کے عمدہ نمون نے موجود سے ، دوسری صدی قبل مسے کے آفار اب بھی موجود ہیں اس زمانے کے ہندہ ستانی جسموں کے مصوری کی قدر وقیت کا بہتر اندازہ کیا جا سکتا ہوجود سے ، دوسری صدی قبل مسے کے آفار اب بھی نقاشی کے قدیم نمونے آپنی عظمت کے مضح ہوئے نقوش کے ساتھ مطح ہیں اجتنا، ہندہ ستانی مصوری کی قدر وقیت کا بہتر اندازہ کیا جا سکتا ہندہ ستانی مصوری کی فور سے عروں کا اور سے خورہ کا اور ایرانی اثرات کے باوجود ہندو ستانی روح جلوہ گر ہے۔ ہندو ستانی تخلیقی فوکاروں کی محدورت نقاش کے موجود کی اور ایرانی تقاشی کے تاروں کی تاروں کی تاریخ کہلی صدی قبل مسے شروع ہوتی ہو اور ابتدا ہی ہے اسلوب کی بر ساختگی ، فور نقوش ، پیکروں کے چیرے کے تناسب ، جسم کی لوچ اور وصدت اثر کی اعلیٰ روایات کا سنر شروع ہوجاتا ہے 'باغ' کی دیواروں اور چھوں کی آرائش و خور محدوری عظمت کی نشاند تی کی دیواروں اور چھوں کی قدیم مصوری کی عظمت کی نشاند تی کر تاروں کی نشاند تی کر تاروں کی عظمت کی نشاند تی کر تے ہیں۔

ہڑپا، میخو ڈارواور چنچو ڈارو (تین ہزارے دو ہزار، دوسو پچاس ہزار سال قبل میج) میں جو ہرتن دستیاب ہوئے ہیں دوابتدائی مصوری کے عمل کی خبر دیتے ہیں، نیشنل میوزیم نئی دیل میں ہڑ پامہنو ڈارواور پچھو ڈارو (2500 تا500 تن م) کے پیش قیت نمونے دیکھے جا سکتے ہیں بنیادی

مقصد برتنوں کی آرانتگی ہے اس جمالیاتی ذوق نے تخیل میں کشادگی پیدا کی ہے۔ آرائش کے اس آرٹ کی چند خصوصیتوں کو ہم اس طرح پیش کر سکتے ہیں:



باغ (چھٹی صدی عیسوی)

- سیدھی لکیروں کے حاشے
  - نقطه دار دائروں کی قطار
- 🔹 ساه لکیری -- جنہیں جیسے بھیر دیا گیا ہو۔
  - ایلیدی نقوش
- 🔹 پیائش کے احساس کے ساتھ آڑی تر چھی کیسروں کے جال
  - شطرنج کی بساط جیسے نمونے
  - ملقول کی پیش کش کار جحان
  - حن فطرت سے ذہنی وابستگی
- شبیه سازی میں در ختوں، پتوں، پر ندوں اور جانوروں کی اہمیت۔
  - لہراتی ہوئیالی لکیریں جن ہے ندی کی لہروں کا احساس طے۔
    - عام رواتی انداز کے انسانی پیکر۔

پرندوں کے ساتھ ہرن، ٹیر، گیڈر، موراور بھیٹر وغیرہ کے پیکر توجہ طلب ہیں،ان تمام تصویہ وں میں بمل کی وہ تصویہ سب نے زیادہ توجہ طلب بن جاتی ہے جس کی گھورتی ہوئی آئکھیں پراسر ار حسن کا نمونہ بن گئی ہیں۔ فطرت کے حسن نے ڈئن وابطّی نے جانے گئے پیکروں کی تخلیق کی ہوگی۔ فطرت نگار کااور حقیقت پیندی کے واضح ربحان کی پیچان ان نمونوں سے ہوتی ہے جو ہمیں حاصل ہوئے ہیں ور خواں نے پتو ں، نمال کی ہوگا۔ فطرت نگار کیا اور خیفلوں کی تصویہ وں سے اس حقیقت کا حساس ہوجاتا ہے کہ مہنجو ذار و ہز پاور چچو ذار و کے ذکار فطرت کے مسن سے بہت قریب تھے اور اس کے حسن کی چیش کش کے لیے مناسب عکنیک بھی وضع کر چکے تھے، لہراتی ہوئی لاہروں سے ندی کی لہروں کا احساس دیت ہوئے انہوں نے اپنوں نے اپنوں کی ہوئی کردیا ہے سید ھی لکیروں کے حاشیہ سے اپنیوس نے اپنوں کی ہوئی کردیا ہے سید ھی لکیروں کے حاشیہ سے اپنوں کی چیکش میں ذہن بہت آزاد ہے لیکن ساتھ ہی 'خطوط کا شعور بھی ہے۔ اقلیدی آئی اور تج یدی ربخان توج طلب بن جاتا ہے۔ لہراتی موضوع کی چیکش میں ذہن بہت آزاد ہے لیکن ساتھ ہی 'خطوط کا شعور بھی ہے۔ اقلیدی آئیک اور تج یدی ربخان توج طلب بن جاتا ہے۔ لہراتی معنوب اور فارم کے تجوں سے پرکاری اور نزائت اور تج بول کی معنوب اور فارم کے تحرک کا علم جو تا ہے۔

'رگ وید' میں مصوری کی جانب واضح اشارہ ماتا ہے اگئی کے متحرک پیکر کو باریک چڑے پر ختحرک بنادیا گیا ہے۔ ویدی عہد میں مصوری کا فن بقیناً متبول ہوا۔ ویدی آرٹ کی روایات ہے اندازہ ہو تاہے کہ مصوری کے فن کی کیاا ہمیت تھی اورا ہے کتنا مقدس فن تصور کیا گیا تھا، جاپان میں ایک قدیم مخطوطہ دستیاب ہوا ہے جو ویدی روایات کی خبر دیتا ہے۔ یہ تاریخی دستاویز قدیم ہند ستانی روایات کی طرف واضح اشار ہے کرتی ہے۔ اس میں ویدی دور کے رشیوں کی تصویریں ہیں جو دیدی آرٹ کی روایات کو بہتر طور سمجھاتی ہیں اس میں و شششھر رشی، آگری رس شی اور ان کی رفیقہ میں ویدی دور کی مصوری کی چند امتیازی خصوصیات کا کسی قدر اندازہ کیا جاسکتا ہے مثلاً

- انسان کے پیکر لیواضح پیشکش جن میں رشی منیوں کے پیکر زیاد ہاہمیت رکھتے ہیں۔
  - اساطیری فضانگاری

- کھڑے ہونے اور بیٹھنے کے انداز پر نظر
  - اساطیری پیکروں کی حتی تصویریں
- غیر متحرک عناصر میں تحرک پیدا کرنے کار جمان!
- پیکر دن کو پیش کرتے ہوئے تیورادر مدرا کی طرف خاص تو جیا!
  - حن فطرت اور ارمنی حسن کااحساس!
  - وائز وزاويه ، خط منتقيم وغير و كي ايميت
- سورج، بہاڑ، ندی، جانور، در عت اور آگ دغیر ولے پیکروں کی تصویر کشی۔

ہمار توں، مندروںاور غاروں کو تصویروں ہے آرات کرنے کار جمان بہت ہی قدیم ہے مصوری کے فن نے ان کے حسن میں اضافہ کیا ے۔ ماہرین کا خیال ہے کہ گیت عبد میں کسی عمارت کا تصور مصوری کے نمونوں کے بغیریبدا نہیں ہوتا تھا۔ غاروں کے فرسکوں (Frescoes) ہے قدیم ہمالیاتی رجانات کو سجھے میں بری مدر ملتی ہے۔ دیواروں کے بلاشریر تصویریں بنانے کے فن کی خاص تربیت ہوتی تھی۔ مصوروں کامقام بلند رہاہے ،‹‹ باروں میں اُنہیں ہمیشہ عزت دی گئی ہے۔مصوری کے لیے در س گاہیں تھیں اور یہاں کے تربیت مافتہ مصور مختلف علا قوں میں بلائے جاتے تھے،خود حکمراںاں فن کے عاشق تھے،ایسے کئی حکمرانوںاوران کے وزیروں کے نام ملتے ہیں جو خود مصور تھےاور مصوری کے فن پر ممبری نظر رکھتے تھے ،ان میں چند شخصیتوں کاؤ کر کیا جا جکا ہے۔ 'ہاغ 'اوراجنا کے غاروں میں فرسکوں کے نمو نے اس جاوی رجان کی غمازی کرتے ا ہیں۔ مصور وں کی تربیت میں نہ ہب کے تقدیںاور ہوگ دونوں کو بڑی اہمیت حاصل تھی، مصور وں کواشلوک اور منتر سکھانے جاتے تھے اور ان کی بہتہ ادا لیکی کا نداز کمیاباجا تاتھا، تصویر بناتے ہوئے کہاں سانس کورو کناہے اور کہاں چھوڑتا ہے ، دیو تاؤں اور رشی منیوں کی تصویر بناتے ہوئے کون ا ے اشلو ئے اور کون ہے منتر کس انداز ہے بڑھے جائیں خصوصا دیو تاؤں کی آنکھوں کو بناتے ہوئے منتروں کو خاص اہمیت دی جاتی تھی ، فزکاروں کی انگلیوں کی جنبش کے ساتھ ''پوگ'' کی تربت وابستہ تھی، ہندوستانی مصوروں نے بعض خاص رنگوں کی جانب یقسنازیادہ تو جہ دی ہے کئین حقیقت یہ ہے کہ خطوط، یاکشاور بنیادی نقوش کی طرف ان کی توجہ زیادہ ہے۔ انہوں نے یہ ٹابت کر دیاہے کہ خطوط اور بنیادی نقوش کے فزکار انہ ابھار کی یر کاری تمام 'سن کو گرفت میں لے سکتی ہے۔ وسعت گہرائی،لوچ، کیک،روانی،نزاکت، تناسب، تواز ن اور ہم آ ہنگی کے لیے خطوط کی فزکارانہ پیش ئش کافی ہے۔ بنیادی سیائی یہ ہے کہ ہندوستانی مصوروں اور فزکاروں نے اپنے موضوعات کو ہمیشہ زندہ اور متحرک تصور کیا ہے اور اس یقین کے ساتھ عمل میں مصروف ہوئے ہیں کہ یہ موضوعات خود اپنے اظہار کے لیے فارم کی تلاش میں ہیں۔ باغ اور اجنتا کی تصویریں جن صور توں میں محفوظ ہںان سخا ئیوں کو بخولی سمجھاتی ہیں مذہبی اور مابعد الطبیعاتی رو حانی تجربوں نے رومانیت کے دائرے میں بوی کشادگی پیدا کی ہے۔اجنتا کے غار 17،16 میں روہانیت اور فطرت کے 'سن ہے وابستگی کے ربحان کا خوبصورت امتزاج ملتا ہے۔ یہاں قدیم ہندوستانی روایات اور بدھ آرٹ کی خوبصورت آميزش كابهتر مطالعه موسكتاہے۔

'ا جنتا'اور 'باغ' کی تصویروں کود کیھتے ہوئے ماہرین نے ہندوستانی مصوری کی چار نمایاں جہتوں کی نشاندہی کی ہے۔

- ستیه ----روحانی عظمت اور رفعت
- دنانکه ،----رومانی تجربوں کے نغموں کا آہنگ
- ناگر،-----شپریزندگی کے تجربوں کے نقوش جن میں جنسیت، عرباں نگاری، محبت، لذت، کمسی کیفیت اور جنسی مسرت کواہمیت

### ماصل ہے۔

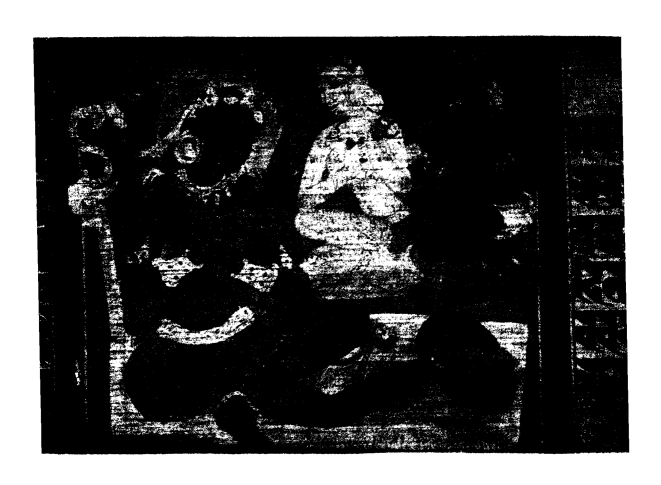
- اور مشر ----- متضاد اور مختلف موضوعات!
- اجنااور 'باغ 'كي تصويرو لاوراعلي اقدار اورار فع خصوصيات كو سجهن مي بداشار عدد كريكتي مين -
- کمی لذتوں اور دیکھے ہوئے محسوس کیے ہوئے جسم اور ان کے تناسب سے زیادہ محسوس سچائی پر نظر۔
- پاعتاد کہ چکر کے لیے فارم نہیں ہوتے بلکہ جو فارم بنتے ہیں دہ خود سچائی ہیں۔ فزکار خاکوں میں کسمساتی سچائی کوابھار تااور پیش کر تاہے۔
  - فزکاروں کی تربیت میں سانسوں کے زیرو بم، پورے جسم کے باطنی فطری تحرک، دل کی دھڑ کنوں اور خون کی گردش کو اہمیت
     حاصل رہی ہے۔ مجمو می طور پریہ پیکروں کو محسوس کرنے کے ذرائع ہیں۔
    - علامت پندې کار جمان!
    - تخلیقی سطح پریہ کاوش کہ جو تصویر ہے ووا بنی پیمیل کا کمل احساس عطاکر ہے کسی قتم کی کی کہیں محسوس نہ ہو۔
      - ا قليدى نقوش اورا قليدى آ ہنگ۔
        - اسطور آفرنی کی فضاکا احساس۔
      - ند ہبادراعقادے وابستہ پکروں (ICON) کو شخص سطح پرابھارنے کار جمان۔
        - ا فقی سطحوں کے احساس کے ساتھ کس منظر کو بہت او پر لیے جانے کار دیہ۔
          - ورمیانی حصے کو نیچے لانے کار جمان۔
      - سانے کے منظر کودر میانی جھے ہے اور پنیج لاکر نگاہوں کام کز بنانے کی خواہش!
      - موضوعات کے دائروں کے وتریاقطر کی طرف توجہ تاکہ دور سے ان کا حسن نظر آ جائے۔
        - خطوط کے ذریعہ تخلیقی قوت کا ظہار!
          - اظہار کی حسیت
      - خاکوں، تصویرہ ںیاڈرائینگ کی اثریذیری، خاکے، سرلیج الناشیر میں فور امحسوس ہوتے ہیں۔
        - نقثوں اور نمونوں کی جمالیاتی فسوں گری!
      - جمالیاتی اور نہ ہمی تج بوں کی ایسی آمیزشیاہم آئٹی کہ تج بوں کی سطح صد در جہ بلند ہو جائے۔
- زندگی کی وحدت کا جمالیاتی احساس ، یہ اعتاد کہ مصوری، موضوع کے حسن کو انتہائی بلندیوں تک لے جا سکتی ہے اور حو اس کو زیادہ جمالیاتی آسودگی عطاکر سکتی ہے۔
  - عور توں کے پیکروں کیالی جہوں کو نمایاں کر سکتی ہے جو عام طور پر نظر نہیں آتیں۔
  - ما بعد الطبیعاتی خصوصیتوں کو حقیقی صور تیں عطا کرتے ہوئے اس بات کا احساس کہ مصوری فطرت کی نقالی نہیں بلکہ حقیقوں کے آجنگ کا جمالیاتی اظہار ہے۔!
    - آبنک کے جمالیاتی اظہار کے لیے حسیاتی سطح پر روشنی اور سائے اور رنگ کومحسوس کرنے کی کوشش اور ان کا مناسب استعال۔
  - 🗨 بدھ، بودھیںتو اور راہبوں کے پیکروں کی پیش کش میں اس بات کا خیال کہ کہاں اور کس صد تک رو صافی جلادینا ہے کس پیکر کو کس صد

- تک پر نور بنانا ہے۔
- بدھ کے پیکر دن میں پاکیزگی، صفائی استحکام، تابندگی، متانت، سکون، و قار، تخیر، گہرائی پر ضاص نظر، پیکر لاہوت کے مظہر کواس طرح پیش کرنے کی کوشش کہ اے موجود شخصیت ے علاحدہ کر کے بھی محسوس کیا جاسکے، اس اعلیٰ تربیت کا خیال کہ اس کی تصویر کشی خلا کو پُر
  کرنے کی جمالیاتی کا وش ہے۔
  - راہبوں کے لباس اور شنر ادوں کے زبورات کومتحرک بنانے کاواضح رویہ!
- داخلی تحریک اسلوب میں نمایاں، جس سے حواس کو جمالیاتی آسودگی حاصل ہوتی رہے۔ رقص کرتے ہوئے پیکروں، رقص اور متحریک پیکروں میں اسلوب کا حسن متحرک 'جانوروں' کھلتے ہوئے بھولوں اور درباروں کے مناظر میں اس کے جلوے۔ ایسا محسوس ہوتا ہے جیسے ذکاروں نے ان کے تحریک کو باطن میں مرتب کیا ہو۔ پھر انہیں تخلیق کی صورت عطاکی ہو۔
  - فنکارانہ تح ککاد دسر اپہلو گھوڑ سواروں کے جلوس، سیاہیوں کے بڑھتے ہوئے قد موں، چوسر کے کھیلوں اور شکار کے مناظر میں ہے۔
  - ڈراہائی عناصر توجہ طلب، عشق، فراق، مسر توںاور سوز د گداز ہے مجرے جذبوںاور روحوں کے پراسر ارسفر میں ڈراہائی کیفیتیں!
    - روحوں کے پراسر ارسفر میں ایک سطح ہے دوسر کی سطح کا حساس دلاتے ہوئے ڈرامائی خصوصیتوں پر خاص نظر!
    - مظاہر قدرت اورانسان دوستی کے بھر پور جذبے کیالی آمیزش کہ روحانی عظمت کی برتری اورر فعت کاشعور حاصل ہو۔
  - تیوراورید رامین نزاکت اور لطافت، بھریور جسموں میں نوق الفطری اور براسر ارکیفیتیں، اعضاء کے برمعنی تیوروں میں آفاتی اقدار کاشعور!
- جا تکوں کو پیش کرتے ہوئے انسان دوستی کے جذبے کے اظہار کا خاص خیال ، اخلاقی نکات اور اعلیٰ اقد ار کے لیے ذات کی قربانی کے مغاہیم
   کی جمالیاتی پیش کش!
  - ایک ہی منظر کو مختلف انداز ہے پیش کرنے کار جمان!

ا جنتا میں بیں سے زیاد ہاسالیب کی بیچیان کی جاچی ہے۔ یونانی، رومی اور مجمی اثرات کے ساتھ چینی اثرات بھی دیکھے جاسکتے ہیں۔ وسط الشیا کے مخلف علاقوں کی فنکاری سے رشتے کی بھی بیچیان ہوئی ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ تصویریں ہند وستانی تہذیب کے مزاج اور تہذیبی اور تہذیبی اور تہذیبی آمیزش کی نمائندگی کرتی ہیں اس لیے کہ ان میں ہند وستان کی روح جلوہ کرہے۔

150 سال قبل میں ہے 650ء تک کی عمدہ فذکاری کے نمونے یہاں موجود ہیں۔ غار 8، 9،10،11اور 13 میں بدھ ازم کے ابتدائی تصورات جمالیاتی جہتوں کے ساتھ پیش ہوئے ہیں اور باقی غاروں میں مہایان بدھ ازم، کے جمالیاتی نقوش جذب ہیں۔ تمام غاروں میں بدھ اور ہندو آرٹ کی آمیزش کے جلوے بھرے ہوئے ہیں۔ بہت سے عمدہ تخلیقات کے نمونے 600ء سے 650ء تک کے ہیں۔ اجتاا یک برے عہد کے آس اجتماعی زاویہ نگاہ کی آخری علامت ہے کہ جس کی بنیادی اقبیازی خصوصیت انسان میں الوہیت اور الوہیت میں انسان کو محسوس کرنا ہے۔

ہندوستانی فزکاروں نے لکڑیوں اور کیڑوں پر جو تصویریں بنائی تھیں وہ ضائع ہو چکی ہیں آٹھویں صدی عیسوی ہے قبل کی تصویر میں (تصویری) موجود نہیں ہیں،جویرانی تصویریں ملی ہیں وہ ممکن ہے نویں صدی عیسوی کی ہوں وثوق کے ساتھ کچھ کہنا مشکل ہے۔ پالا آرٹ کی روایت کا تسلسل عرصہ تک قائم رہاہے لیکن ساتھ ہی یہ بھی حقیقت ہے کہ بعض وہ تصویریں جویالا کہی گئی ہیں ان کی روایت ہے رشتہ نہیں ر کھتیں۔ چکر کی تکنیک بدھ اور ہندو فزکاروں کے ذہنی رشتوں کی خبر دیتی ہے۔ بدھ آرٹ میں یہ تکنیک خوب استعال ہو ٹیاور مصوری کے عمد ہ نمونے سامنے آئے۔اے" ہیرے کے رتمہ "(واجرائینا) کی تکنیک بھی کہتے ہیں جو تصویروں کے مزاج کے بیش نظریدہ تلنیک ہے۔روعانی سفر میں مختف رامیں میں کسی بھی رائے کا تخاب کیا جاسکتاہے ،اس بنیادی خیال نے مصوروں کو متاثر کیااور انہوں نے اینے الے طور پر بدھ کی نہ جائے کتنی تصویریں بنا کیں ۔ تصویر کشی یا مصور کی علامتوں (Graphic symbols) کو جنہیں پنتر ،(Yantra) کہتے ہیں اہمیت ہ ک گئی ہے ، تنتر اور 'دھارانی' (سحر انگیز محاورہ) کے اظہار کے لیے ان علامتوں سے کام لیا گیا، د کھائی نہ د بنے والی قو نؤں کے لیے دائروں، مربعوں، مثافوں اور نط متنقم ہے مد دلی گئی۔ بدھ فنکار بھی تصویریں بناتے ہوئے منتر پڑھاکرتے تھے ادراس کا بنیادی مقصدیہ تھا کہ خود اپنیاطن میں ان دیکھی صورت اوراس کے جمال کا حساس پیدا کر دیا جائے۔جب تک تجربہ باطن میں فٹکار کی روشنی نہیں بنتا،اس وقت تک املی تخلیق ممکن نہیں ہے۔ یہا اسا س جزا غیر معمولی ہے۔ای احساس کے ساتھ بدھ فزکاروں نے تارا،منجری،امیتابھ،متر بودھیستوںوغیرہ کی تصویریں بنائی ہں انہیں یہ سمجھایا کہا تمااور ان کا په عقیده تھا که بدھ پر اجنایار میت ہیں یعنی وہ وجدان اور علم جو بہت دور ہے ، مصور وں اور مجسمہ سازوں کو" پر اجنایار میت " ہے تنکی تی " طح پر ر شتہ قائم کرنا ہے تب ہی وجدان اور علم کی تھی روشنی حاصل ہو گی اور عمدہ فن خلق ہو گا۔ بدھ کی اسی صور ت نے بدھ و ذکاروں کے ذبحن کو 'عظیم ماں 'سے قریب کر دیاادرا یک نسوانی پیکرا بھر کر سامنے آیا۔ کا کتات عظیم ماں کے 'رحم' یا ٹلر بھے 'کی صورت ابھری۔' عظیم ماں' جو وجہ ان اور علم کا بنیادی سر چشمہ ہےاہیے کر بھا کے ساتھ بہت دور چلی گئی ہے اور ہم نے رحم مادر سے جنم لے کرخود کواس زمین پر رکھ چھوڑا ہے۔ تمریھ 'یارحم مادر میں واپسی کار جمان تو جہ طلب ہے۔ غاروں کی تقمیر اوران کی نقاشی اس لاشعور بی خواہش یا آر زو کی تصویر ہے۔''سبز اور ' خید' تار آئی تخایق ہو ٹی۔ یہ دونوں انسان کو سچائی کاعرفان عطا کرتی ہیں۔مصوروں اور مجسمہ سازوں نے ان دونوں پیکروں کو تبھی ایک دجود کی صورت نقش کیا ہے اور تبھی ایک وجود کے دومخلف پہلوؤں کی صورت تارا کی تاریخی شخصیت کی طرف بھی اشارہ ملتاہے۔ یہ کہاجاتا ہے کہ سابوس صدی میں تبت کے ایک راجا کی وہ بیویاں تھیں ایک چینی اور دوسری نیپالی ،ان دونوں نے اپنے اسپنے طور روحانی منزلیں طے کیں اور دہ کا ئنات میں بھی اڑتی پھرتی ہیں۔ مصور اور مجسمہ سازاپ تخیل سے ان کے پاس چنچتے ہیں وودونوں چھلاوا ہیں لہذاا نھیں آسانی سے پنامشکل ہے۔ پھھ لوگوں کا خیال ہے کہ تارا کا لفظ " تارا جاتی " ے لکلاہے جس کامغہوم ہے" عظیم ماں"وہ عورت جو تحفظ دیتی ہے، حقیقت جو بھی ہو فیاور جمالیاتی نقطہ کنظرے یہ یا تمیں بہت اہمیت رکھتی ہیں۔



شیام تارا(سبز تارا) نیستیم تارا(سبز تارا) نیستیم مصوری کاایک شاہکار

' تارا' کی جو تصویر نی بنائی گئی ہیں ان میں متا، تحفظ ، آسود گی ، تمہبانی وغیر ہ کے ساتھ نسوانی حسن کا بھی خاص خیال ر کھا گیا ہے۔ سرخ اور سفید رنگوں میں تارا کی تھا ہریں دعوت غور و فکر دیتی ہیں ان تصویروں میں التباس کا حسن توجہ طلب ہے۔

تالندہ (بہار) میں بدھ، بودھیتو، دھیانی بدھ اور تارا کی بے شار تصویریں بنائی تئیں، بدھ افکار وخیالات اور 'جا تکوں' سے جانے کتنے کر دار نقش ہوئے، کہانیوں کو بھی نقش کیا گیا،ان تصویروں کے لیے فزکاروں کی تعلیم و تربیت کا یہاں مناسب انظام تھا، کروفزکار پہلے بدھ تعلیمات کا درس دیتے،ان کے رموز واسر ارسمجماتے بھر تصویریں بنواتے۔



ناگ مُکنتی چود ہویں صدی میسوی

ان میں سے بہت کی تصویر میں مخطوطات میں محفوظ کی گئیں۔ پیائش کو مصور کی میں بڑی اہمیت حاصل رہی ہے تالندہ کے مصور ول نے اسے اور زیادہ انم بنادیا تھا، تالندہ ہی میں اس سپائی کا احساس ہوا کہ آلر سر سے گال تک سناسب پیائش کی جائے تو بہتر صور توں کی تفکیل ہو سکتی ہے۔ تصویر و کھنے والوں کا تاثر کیا ہو بڑھانے اور کھنانے یا مجھوٹا کرنے کا بھی انھوں نے خاص طریقہ افقیار کیا۔ ان کے چیش نظریہ بات بھی تھی کہ دور سے تصویر و کھنے والوں کا تاثر کیا ہو سکتا ہے اور نزدیک سے مشاہدہ کرنے والوں کو سکتا ہے اور نزدیک سے مشاہدہ کرنے والوں کو سکتا ہوں نے الی تصویر کشی کی ہے جس سے دور اور نزدیک سے مشاہدہ کرنے والوں کو کیساں جمالیاتی آسودگی حاصل ہواس تکنیک کی مناسب تربیت ہوتی تھی اے (Kshayavriddi) کی تکنیک سے تعمیر کیا گیا۔



جین مصوری 1400 (برنس آف ولس میوزیم جمبئی)



جین مصوری 1400 ۱ (پرنس آن ولس میوزیم بمبئی)

نالندہ کے مصوروں نے مرکزی پیکر اور منمنی پیکر کے باطنی رشتوں کواجاگر کیاا یک ہی 'کینوس' پرایک ہے زیادہ تج یوں کو پیش کیا گیااور ان میں معنوی ربط قائم کیا گیا۔ مرکزی پیکر کے ساتھ جو علامتیں استعال ہو ئیں وہ ان پیکروں کی شعاعوں کے ساتھ سامنے آئیں۔ بدھ اور جین مصور وں نے ایک دوسرے کااثر قبول کرناشر وٹ کیااور ہندا ہرانی آرٹ ہے بھی متاثر ہونے گئے۔ مسوری کے نئے اساب پیدا ہوئے ، بہت ی اعلیٰ قدروںاوں عمدہ روایات ہے رشتہ ٹوٹ ساگیا، دو جتی تصویری پنے لگیں جن میں اعتقادات کوزیادہ اہمت دی گئے۔ جین فزکاروں نے اس رجحان کوزیادہ بڑھایا، شد ہا احساس ہے زیادہ اعتقادات کی شد ہ نمایاں ہوئے گئی، سید ھی تبییروں کااستعال زیادہ ہونے لگااوران ہی میں شد ہے پیدا کرنے کی کوشش کی گئی ہلے کے اسانب مرکب اور چھدہ ہوتے تھے ،مرکب کیفیتوں کا 'سن متاثر کرتا تھا، علامتوں کی مرکب صور تیں اوران کی چھد گی حسن کے جن مظاہر کو پیش کرتی تھیں وہات ہی کچھ اور تھی اقلیدی پیکروں کا جلال وجمال ہی کچھ اور تھا، یہاں صاف خدو خال نظر آنے لگے چیروں میں پکیانت ی پیداہو گئی،مصوروں نے تج یوں کو صاف اور واضح محادروں میں چش کرناشر وع کر دیا۔ میلے فزکاراً کرایک ہی نہ ٹو ننے والی لکیر ہے کام لیتے تھے تواں ہے مرکب علامتوں کی تغکیل کر دیتے تھے،اب صورت یہ ہوگئی کہ سیرھی کلیروں نے جمالیاتی آسود گی کاوہ سامان فراہم نہ کیاجو روایات کا تقاضا تھا، غیر متح ک چکروں کی غیر متح یک جبتوں کا احساس ملنے زگاہ لی منظر میں رنگوں کا استعمال زیادہ ہونے لگا۔ جس کی وجہ ہے۔ موضوع اوریں منظر میں بہتے ہم آ ہتگی بدانہ ہو سکی، سہ جب التباس کی مصوری کاخوبصورت اسلوب جیسے دیکھتے ہی دیکھتے گم ہو گیا،اس بات کی کوشش کی گئی کہ پیکروں کو زمادہ ہے زمادہ محسوس اور دیدوزیب بناماجائے اور رنگوں کو زمادہ سے زمادہ اگرم کیا جائے ، بدھ کی ایک تصویرس بنائی گئیں ۔ جو گہرے سرخ رنگوں میں ہیں ای کے ساتھ دوسرار بچان یہ رہا کہ رنگوں **کااستعال کم ہے کم کیاجائے اور بہت ہی مدھم رنگوں کو منتخب کیا جائے۔** بده اور مہاویر گیا یک بہت می تصویریں میں جو تبھی تیز رٹنوں میں تھیں اور انھیں پھر مدھم رنگ دیے گئے۔ آر اکش و زیباکش کار جحان بڑھا تو لیں ۔ منظر کو شوخ اور تیز رنگوں ہے بہت بو حبیل کر دیا گیا، پیوں پر بھی گہرے سرخ رنگ کا استعال کیا گیااوران کی مد دے تصویری ابھاری گئیں، چینی ا فزکاروں کی تصویروں میں مرد، طاقت اور قوت کا مظہ ہے اور عورت نزاکت اور لطافت کی علامت، نیکن ساتھ بنی بعض فزکاروں نے عورت کی چھاتیوں کو زیادہ بھاری کرنے کی کو شش کی ہے۔ آنکھوں اور چیروں کی تراش خراش میں بھی مالغے کو بہت دخل ہے۔ حین مصوروں نے تفصیل کے آرٹ کو بھی فروغ دیاادر جین اعتقادات کے ساتھ المجرے ہوئے پیکروں کو مرکزی حیثت دی۔ان کی زند گی کے واقعات کو نقش کیاادر آرائش و زیبائش کو فروغ دیا۔ کیٹروںاور زبورات اور جیروں پر بھی جین مصوروں کی فنکاری ملتی ہے۔ چھوٹے کینوس میں تخلیق کے عمل کی یہ مثالیں بھی تو جہ طلب ہیں جین مصوروں نے 'جبو' (Jiva) کاما (Kaya)اور ' سکندھا' (Skandha) وغیرہ کے تصورات کو مختلف انداز ہے نقش کیا، ماد داور روزج کے متعلق جین اعتقادات کو مختلف پیکروں ہے سمجھانے کی کو شش کی۔ ند ہی اور فلسفانہ زکات نے تفصیل کے آرٹ کا تقاضا کیااورا ہے بورا کرنا بڑا۔ کسی ایک پیکر میں معنی خیزی اور وجود کے ارتعاشات کی آتی جہتیں پیدانیہ ہو سکیں جو ہندو ستانی مصوری اور مجسمہ سازی میں جلوؤں کی صور توں میں رہی ہیں۔ جین مصوری نے بھی ایک بڑی روایت کی صورت اختیار کرلی۔



ہڑ خوبصورت مورتوں کے جمرمٹ میں جماراہب تیبامیں کم ہے! پندر ہویں صدی کے ایک ندئج بمی مخطوطے پر ہندوستانی مصوّر کے خوبصورت قلم کی جنبش! (جین آرٹ)

स्वर्शनालाग्राक्षस्य विद्यानित्रा स्वयान्त्र स्वयान्त्य स्वयान्त्र स्वयान्त्य स्वयान्त्य स्वयान्त्य स्वयान्त्य स्वयान्त्य स्वयान्त्र स्वयान्त्य स्वयान्त्य स्वयान्त्य स्वयान्त्

مہاہ ہر کے داقعات کو نقش کرنے کے ربحان نے دوسر نے ذکاروں کو بھی متاثر کیا۔ گرات دبستان میں بھی بیر روایت کام کررہی ہے اور حقیقت بیر ہے کہ گر ات دبستان جین مصوری کی روایت کا ایک براسٹگ میل ہے۔ راجستھان اور ہاوہ کے فزکاروں نے بھی اس روایت کو قبول کیا، پالو کیہ راجاؤں نے سر پرستی کی، گر ات میں ان کی مکومت 160ء سے تیر ہویں صدی کے آخر تک رہی جین آست نے گرات کے فزکاروں کی ذہنی تربیت میں نملیاں حصد لیا ہے۔ جین مصوری اور مجمد سازی کے بڑے دور رس اثرات ہوئے ہیں، کو تارک کے مندر (اثریب) میں جین اثرات کی نشان دبی کی جا سکتی ہے۔ مسلمانوں کے آنے کے بعد بھی جین اسالیب زندہ رہے۔ سولہویں صدی میں بھی فزکاروں نے عمدہ تصوری بیا تمیں اور قابل قدر جمعے تراشے ، راجیوت مصوری پر بھی ان اسالیب کے گہرے اثرات رہے۔ کلپ ستر ، (مہاہ ہر کی زندگی اور دوسرے کئی جینی مہاتماؤں کے حالات پر مشتمل کتاب ) اور کالا کا چار ہے کھا کا کا جارہ کے کا جہد کیا تھا نہ راجیا نے داخوا کیا تھا اور انہوں نے اسے کا عہد کیا تھا کہ کہ کو روں اور تکنیک کو سیجھنے میں مرد ملتی ہے۔ دائیں میں جو تصوری س جربان سے جین مصوروں کے ربخات اور ان کے محادروں اور تکنیک کو سیجھنے میں مرد ملتی ہے۔ دائیں کی عمر میں میں میں میں جو تصوری س جربان سے جین مصوروں کے ربخات اور ان کے محادروں اور تکنیک کو سیجھنے میں مدد ملتی ہے۔ دائیں کے علیات کی عمر میں جو تصوری س جربان سے جین مصوروں کے ربخات اور ان کے محادروں اور تکنیک کو سیجھنے میں مدد ملتی ہے۔ دائیں کو سیجھنے میں مدد ملتی ہے۔

ہند دستانی مصوری کا مطالعہ کرتے ہوئے اس سچائی کا احساس ہو تاہے کہ اس ملک کے مصور تصویروں کی تخلیق کرتے ہوئے ملکوتی حسن علاش کرتے ہیں،اس عمل میں مصوری کا بھی بعض دیگر فنون کی طرح ایک عمدہ جمالیاتی معیار قائم ہو گیاہے،ہندوستان کے نظام جمال میں اے متلا درجہ حاصل ہے۔ صرف عور توں کے جسم اور ان کے جسم کی متر نم حرکتوں کامطالعہ کیاجائے تواس جمالیاتی معیار کی بخولی پیچان ہو جائے گی۔ عور توں کے مجسموں اور ان کی تصویروں میں بھر انگیز جمالیاتی نکات مطبع میں اس طرح بدھ اور بدھیتھ کے بیکروں میں ہندوسانی جمالیات کاایک مثالی معدار ملتا ہے۔ حسن پر ستی اور حسن پیندی کار جمان این مثال آپ ہے۔ گیت مہدی**ں (320ء۔ 600) می**سوی) ہندوستانی مصوروں نے اینے احساس حسن کو جس شدت سے نمایاں کیا ہے وہ مصوری کی تاریخ میں ایک سنگ میں کی حشیت رکھتاہے۔ ابتدامیں دیواروں پر نقاشی اور تصویر کاریکار بجان ملتاہے اس ربجان نے ا قلیدی صور توں کی تکنیک کوزبادہ اہمیت دی نقی لہذا جو نمو نے ملتے ہیںان ہے زاویوں ،دائروںاور مثلثوں کے حسن کی پیجان ہوتی ہے یہ حسن سادہ نہیں ہے تنبان ہے۔ فہ کارانہ بندشاور وحدت اثراس کی امّیازی خصوصیات ہیں۔مصوری میں سحر انگیزی کی ابتداءان ہی دیواری تصویروں ہے ہوتی ے۔ بھاج کے غاروں میں ستونوں پر مصوری کے جو آثار ہیں ان ہے اندازہ ہوتا ہے کہ دوسری صدی قبل مسیح ہے ہندو ستانی مصوروں نے سحر انگیز فزکارانہ بندش میں کتنابلند مقام حاصل کر لیا تعادا ان طرح جو گی مار کے غاروں میں پہلی صدی عیسوی کے جو پیکر مطتے ہیں فزکارانہ بندش اور جیرت انگیز پلیکش میں اپنی مثال آپ ہیں، فذکاروں نے برہنہ اور عرباں تصویروں کو پیش کرتے ہوئے اپنے آزاد ؤ بن کوشدت سے نمایاں کیا ہے۔اجتمامیں پہلی صدی عیسو ٹی ہے چھٹی صدی میسوی تک کی تصویریں ملتی ہیں۔ یہاں کے پیکروں کے حسن و جمال اوران کے اسالیب اوران کی فنی خصوصیات پر مُفتَکو ہو چکی ہے۔ اجتاکی تصویریں ہندوستان کی لھیف ترین تخلیقات ہیں۔روشنی اور سائے کے فذکارانہ شعور نے ان تصویروں کو حسن کا نتہائی عمد ہنمونہ بنادیا ہے۔ 'باٹ' کے غار دں کی تصویریں بھنی صدی عیسو ک ہے تعلق رکھتی ہیں۔ حسن کی نزاکت اور نفاست کاایک عمد ومعیار ملتاہے، فزکار بزے آزاد اور حد در جہ ب باک نظر آتے ہیں۔ جنوبی ہند میں یڈو کونہ سے قریب ایک مقام ہے 'ستیانواسال' جہاں چینی مصوری کی فنکاری کے نمونے ملتے ہیں کہا جاتا ہے ۔ بالوامہندر در من اول کے دور کی یادگار بیں۔ 'بدای' بھی ہندوستانی مصوری کی تاریخ میں نمایاں میشیت رکھتا ہے۔ یہاں (Mural Painting) کے بعض عمدہ نمونے ملتے ہیں،ایلورائے کیلاتی مندر میں آٹھویں،نویںاور دسویں صدی میسوی کی میورل مصوری' کے نمونے موجود ہیں۔ای طرح کا تی بورم کے کیاش ناتھ مندر کی مسوری بھی این فی محاس ہے آشنا کرتی ہے۔ یہ تسویریں بھی آٹھویں صدی عیسوی کی ہیں۔ تانجور کی دیواری تصویری ہندو متان کی مصوری تاریخ میں نمایاں در جہ رکھتی ہیں۔ عور تول کی تصویروں میں فنکاروں کااحساس جمال نکھرا نکھر اساہتے۔ ٹراو نکور میں بھی سوچندر ماور ترہ نندی کر ، میں دیواری تسویروں کے آغار موجود میں۔ قدیم ہند دستان میں محلوں کی دیواروں پر بھی تصویریں بنانے کارواج تھا۔

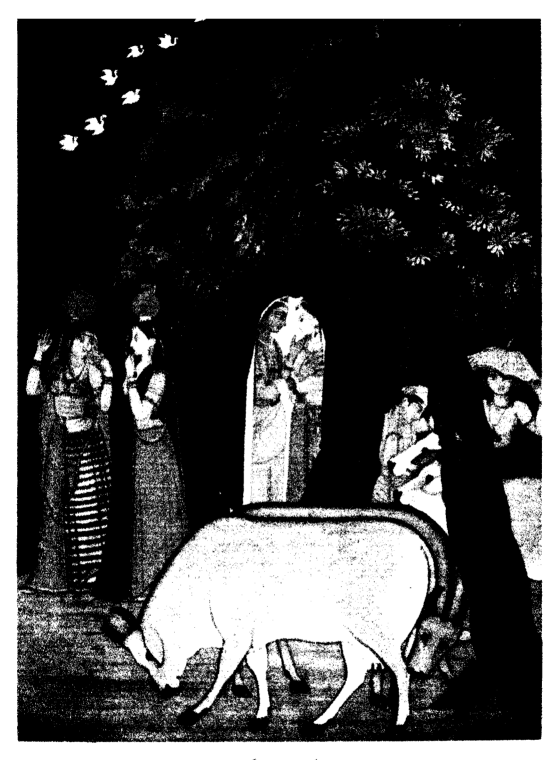


علا قائی مصوری کاخوبصورت نمونہ۔ کرشن ستیہ بھاما کو سمجھارہے ہیں۔ کا گٹرااسلوب1800ء (نیشل میوزیم نی دیلی)

ان محلوں میں متن چیری محل (کو چین) پد منابھا پور م محل (ٹراہ ککور) کا نجع پر م (کا نجی پور م) وغیر ہ کے نام لیے جا سکتے ہیں کہ جہال کی دیوار ا پر اپنے دوراور عہد کے مزاج کے مطابق تصویریں بنائی گئی تھیں۔

ہند و ستان کے مخلف ملا قوں میں لوک کہانیوں اور لوک گیتوں کی طرح کو ک مصوری نے بھی اپنی اہمیت کا احساس د ادیا ہے۔ راجستھان کے مسوروں نے تو لوک مصوری میں قابل قدر اضافہ کیا۔ آسام، بنگال، مسوروں نے تو لوک مصوری کا ایک دبستان ہی قائم کر دیا۔ ای طرح پہاڑی مصوری نے ملک کی مصوری میں قابل قدر اضافہ کیا۔ بہار ،اڑیے ،اتر پر دیش، راجستھان، جموں،کا نگڑ ہاور دکن کے علاقوں میں لوک مصوری کی روایتیں متحرک رہی ہیں۔

ابتدات تصویروں کے جمالیاتی تج بوں کا بغور مطالعہ کیا جائے تو یہ تھائی واضح ہو جائے گی کہ جمالیاتی تج بوں میں موزو نیت ، یابار مونی ، کا حسن موجود ہے۔ اس ہے جمیں جمالیاتی انبساط عاصل ہو تاہے۔ اس ہے جمالیاتی آسودگی عاصل ہوتی ہے۔ کہیں تصویروں کودیکھتے ہوئے پہلی نظر میں حجود نظر آ جاتا ہے اور جمالیاتی انبساط عاصل ہو تاہے اور کہیں کچھ دیردیکھنے کے بعد جن باطنی کیفیتوں کا احساس ہو نے لگتا ہے وہ جمالیاتی لذت ہے آشا کرتی ہیں۔ کہیں ایک جذبہ پیکر بن گیا ہے اور کہیں کئی جذبوں کے رنگ شامل ہوگئے ہیں۔ یبال انبساط حسن اور لذت حسن کی بند و حسن اور لذت حسن کی بدائی اصطلامیں استعال کی جا بھی جند و سرے ہند و ستانی مصور وں نے دھیان ، کو بری اہمیت دی ہے ای دھیان کی وجہ ہے ، بن کا تواز ن قائم رکھا جا سکتا ہو جا تاہے تو آہتہ آہتہ ساد تھی ، کی منز ل پر پہنچ جا تا ہو جا تاہے تو آہتہ آہتہ ساد تھی ، کی منز ل پر پہنچ جا تا ہو جا تاہے تو آہتہ آہتہ ساد تھی ، کی منز ل پر پہنچ جا تا ہو جا تاہے تو آہتہ آہتہ ساد تھی ، کی منز ل پر پہنچ جا تاہور تخلیق ہو جاتے ہیں۔



مقامی علا قائی مصوری۔کا گلز ااسلوب کرشن اور راد ھامو ضوع ہیں لوکانب ہےرشتہ واضح ہے۔ (پنجاب میوزیم پٹیالہ)

اس آباب میں جو تصوری شامل کی گئی میں ان پر نظر ڈالیے تو فذکاروں کے ذہن کے ترک کے آبنگ کا احساس ہوگا۔ زبانہ ما تہا تاریخ کی تعلق شکار، یعصے جو سنگن پور کے ابتدائی فن کا نمونہ ہے۔ لگتا ہے صرف لکیریں ادھر اوھر تھیجے دی گئی میں فور کیجے تو پیکروں کا تح کے ابتد است کے باتھ موجو، نظر آ کی تحر کے کا جلوہ تی اس تھو ہے کا 'سن ہے۔ اجتماعی تصویروں کود کیھے، 'سن کا ایک انتہائی متر نم احساس بلے گا۔ متر نم قدر (کا نجی ) کی عور ت جو آتھویں صدی میسوی کی تخلیق ہا تہا ہے است است میں اور ان کود کیھے، 'سن کا ایک انتہائی متر نم احساس بلے گا۔ متر نم قدر الله بھر کے تو اساس بلے گا۔ متر نم قدر ہم کے تو اساس بلے گا۔ متر نم قدر کی بھر کی تو سے جائیا تی تھے مندر (کا نجی ) کی عور ت جو آتھویں صدی میسوی کی تخلیق ہا تھی ایک جسم کے تو اساس میں تھی تھی ہو گئی تھی ایک جسم کے تو اساس میں تھی ہو سے بیکروں میں سوف بھر روان کی بھر وال کے ترک اور رکوں کے استعال میں فاکار کے دھیان کی بچپان ہو جاتی مورت باخی مصوری کی تعلیق، مورت باخی مصوری کی تعلیق، مورت باخی، مصوری کی تعلیق، مورت باخی، مصوری کی تعلیق، مورت باخی، مصوری کے تابیاں میں ایک متوان تائم کر دیا ہے۔ بندو تائی میں ایک متوان تائم کر دیا ہے۔ بندو تائی مصوری کے شاہ کا میں متوان تائم کر دیا ہے۔ بندو تائی مصوری کے شاہ کا میں ایک متوان تائم کر دیا ہے۔ بندو تائی مصوری کے نوان میں ایک متوان تائم کر دیا ہے۔ بندو تائی مصوری کے نوان میں ایک متوان تائم کر دیا ہے۔ بندو تائی مصوری کے نوان میں ایک متوان تائم کر دیا ہے۔ بندو تائی مصوری کے نوان موجود ہے۔

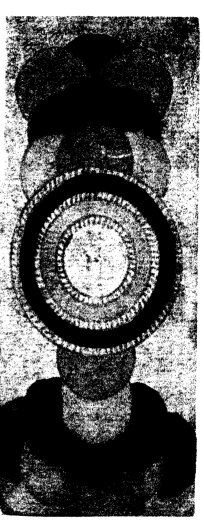
بدھ ن بعش اہم تعدیرہ ن کا مطالعہ لیجنا تو فہ کاروں کے اہم انہائی پر اسر ارروکے کا علم ہوگا۔ بدھ کی تصویر بناتے ہو ۔ مسوریہ نہیں سوچت کہ وہ ای انہائ کی تصویر بناتے ہو ۔ مسوریہ نہیں سوچت کہ وہ بدھ نے وجود کی روشنی کی شعاعوں کو بکڑنے کی کو شش کر رہائے۔ بدھ کے بطالت سے جو شعاعیں انگل جی وہ کی شعاعیں ہی گئی ہیں ابندا فہ کاروں کا بنیاد کی مقصد ان شعاعوں کا مصورہ کی کا برا کے بیٹالت سے جو شعاعیں آئے بلک زبان و مرکاں کی زئیروں کو تو ڈر کر انجر نے والے ایک بیگر بن جاتے ہیں یہ ہندو و تائی مصورہ س کا برا عظیم کارنامہ ہوئے بعض تصویری آفاتی بدھیں۔ انہا محسوس بو تھے بیسے طلیم کارنامہ ہوئے وہ میں نہیں ہوئی ہوئی ہیں اگر ہندو و تائی مصوری کے 15 عمدہ نمونوں کو احتیاط کے ساتھ منتجہ کیا جاتے تھے بیشن جسے کہ کان میں مقامیں جی بچو کھری ہوئی میں اگر ہندو و تائی مصوری کے 25 عمدہ نمونوں کو احتیاط کے ساتھ منتجہ کیا جاتے تھے بیشن جب کہ ان میں رقص کے جمال کی بہتان میں ہوگی۔ ان تصویروں کی برو قار جرکت اور متوازی آبنگ سے بہتم فرکاری کا ثبوت سے گے۔



رادھااور کرش آئینے میں خود کودیکھتے ہوئے علاقائی مصوری کاخوبصورت نمونہ لوک کہانی ہے رشتہ واضح اٹھار ہویں صدی گڑھوال (نیشتل میوزیم، نی دیل)

خاکوںاور رنگوں کی جمالیات (ایب)

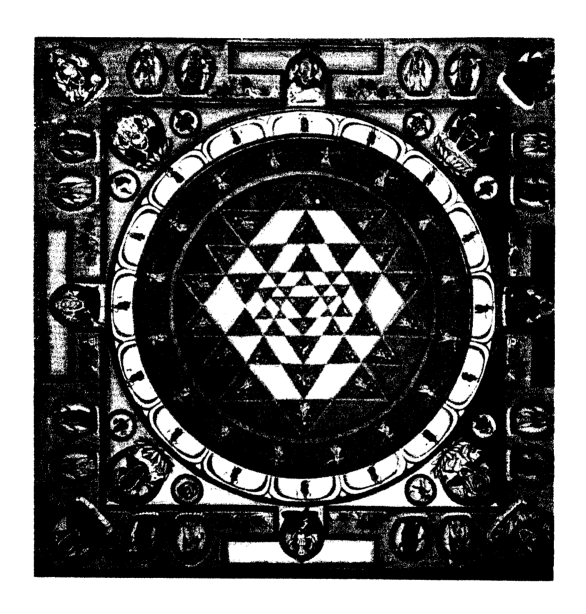




۔ کیروں، خاکوں اور رکوں ہے موامی احساسات اور جذبات کی گہری وابنتگی کی تاریخ بھی بہت قدیم ہے۔ ان کارشتہ جادو، سحر، فسوں اور پراسر ارعلوم ہے بھی ہبت قدیم ہے۔ ان کارشتہ جادو، سحر، فسوں اور پراسر ارعلوم ہے بھی ہے۔ ان پر اسر ارسحر آفریں کیبروں اور نتشوں ہے جو قدیم زندگی بھی پوشیدہ حقیقتوں ہے آشنا کر کے ذبن کو متاثر کرتے ہے۔ پنتر وس (Yantras) کے وجود کی داستان بھی ماضی کی تاریکی بھی پوشیدہ ہے۔ بدر وحوں اور بھوت پریت کے اثرات ہے بہتے ، وشمنوں کے علق قتم ملک کوروکئے ماصل کرنے ، دیوی دیو تاؤں کو خوش رکھتے اور پراسر ارقو توں ہے باطنی طور پر باسمخی رشتہ قائم کرنے کے لیے مختف قتم کی کیسریں کھینچی جاتی تھیں اور مختلف قتم کے نتیشے تیار کیے جاتے تھے۔

قدیم عقیدہ رہا ہے کہ زندگی صرف وہ نہیں ہے جو سامنے دکھائی دیتی ہے زندگی میں کسی بھی حقیقت یا سچائی کو اس کی پراسر ارتہوں اور جہتوں کے بغیر قبول کر لیناغلا ہے اس لیے کہ حقیقت کی پوشیدہ ہمیں ہوتی ہیں۔ ہر ایس سطح پر کوئی نہ کوئی جو ہر پوشیدہ ہو تاہے اور ہر جو ہر میں زندگی کی کوئی نہ کوئی پر اسر ار طاقت ہوتی ہے ، باطنی طور پر ان جو ہروں کی دریافت ضرور می ہے کسی بھی طاقت ور جو ہر کی دریافت ایک انکشاف ہے دریافت کے ساتھ اس کی توانائی یا نزی ہے دئی کو کسی نہ کسی طرح اپٹی کرفت سے اس کی توانائی یا نزی ہے کہ کسی مضرط ہو جاتی ہیں تو شعور مادی زندگی کو کسی نہ کسی طرح اپٹی کرفت میں سے لیتا ہے ، پوشیدہ توت فردیا افراد کی توت بن جاتی ہے اور کسی بھی رو نما ہونے دالے عاد ثے پر مطمی مضبوط ہو جاتی ہے۔

انسان میں بڑی صلاحیتیں ہیں وہ اپی خواہش اور اپ تخیل اور اپ عمل ہے یہ طاقت حاصل کر سکتا ہے تخلیق کی تخلیقی توانائی متحرک ہوتی ہے تو 'ور ژن' ذہنی تصویر یں خلق کرنے لگتا ہے ، ایک تصویر وں کا تعلق حیات و کا کات ہے ہو تا ہے لہذا یہ تصویر یں پیکر خلق کرنے لگتی ہیں دو ہو تا ہے لہذا یہ تصویر یں پیکر خلق کرنے لگتی ہیں دو ہو تا ہے لہذا یہ تصویر یا پیکر وں کی تخلیق 'ور ژن' کی ذہنی تصویر وں کا کر شمہ ہے ، قدیم روائی منتز اور آئیکون (Yantras) اسلط میں مدد کرتے ہیں بنتز وں (Yantras) کی بنیاد ای قدیم عقید ہے پر ہے بنیاد ی موائی کے دو پہلو ہیں ایک وصد تکی دوصور تی اویا شر کی انسان کا کتات کا ایک حصہ یا پہلو ہے کشدر برہا تھ (Kshudra Brhamanda) (انسان کا کتات کا ایک حصہ یا پہلو ہے کشدر برہا تھ (کھی اکبر ہے ) وغیر ہی کے تصورات کی بنیاد ای قدیم عقید ہے جا اور ساشٹی (Smashti) (کا کتات عالم اکبر ہے!) پر ہما تھ (کھی کا کہ اس کی جزیں ہند و ستان کے ماضی میں کس صد تک پوشیدہ عقید ہے جن لوگوں نے ''کھالیشد "کھالیشد میں ایک جگہ کہا گیا کہ جہاں انسان ہے وہاں کا کتات ہے وہاں انسان ہے وہاں کا کتات ہے وہاں انسان ہے وہاں کا کتات ہے اور جہاں کا کتات ہے وہاں انسان ہے اس صور ت کی جو نہیں پیچانے وہ گمراہ ہیں!



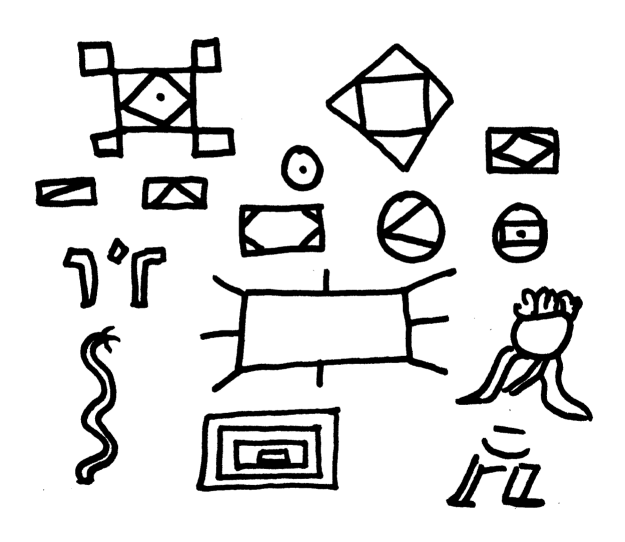
خاکوں اور رنگوں کا جمال! مہاودیاد یو تاؤں کے پیکر بدھ اور ہندو علامتوں کی آمیزش کا نمونہ۔

یہ احساس کہ جو کھے زندگی میں ہوتا ہے اس کے اثرات کا نتات پر ہوتے ہیں بہت ہی قدیم ہے ای احساس سے سحر ، جاد ویاافسوں نے جنم لیا ہے اس سے نقالی کرنے کی حس شدت سے بیدار ہوئی ہے، کا نتات کے عمل یا فطرت کے قوانین کی نقل کی جائے تو ہی نتائج سامنے آئیں گے جو فطرت کے قوانین سے سامنے آتے ہیں جاد و کی بنیاد نقالی کا بھی بھی عمل ہے کہ جس نے سحر آفریں لکیروں اور خاکوں کو جنم دیا ہے دائروں اور زاویوں میں منتر لکھے گئے ہیں منتر لکھے گئے ہیں منتر لکھے ہوئے لفظوں کے آئیگ کا خاص خیال رکھا گیا اس لیے کہ اپنو وجود کے آئیگ سے کا نتات کے آئیگ کار شتہ تائم کرنا مقصود تھا، قدیم قبیلوں کی زندگی میں اقلیدس صور تمیں اہمیت رکھتی ہیں ، نقط (بندو) دائرہ زادیہ اور شلت وغیرہ میں سحر آفریں نقٹے اور نقت ہوئی مقبیل منتروں کے الفاظ بعد میں شامل ہوئے )اور آئی بھر دیاجا تا تھا اور اس طرح آقلیدس صورت میں تو انائی یاانر بی بیدا ہوجانے کا احساس ملتا تھا۔ مر بع (Square) مین کی علامت بنار ہاہے اور آئی بھی ہے۔ مادی مسائل حل کرنے کے لیے مر بع کے منتر سے کام لیاجا تارہا ہے۔

ہندو ستانی تہذیب میں صورت یا فارم ابتداء ہے اپنی زبان رکھتی ہے، نگیری، دائرے وغیر ہ موضوع ہندے ہیں، فن مجسہ سازی اور نن سلار دو توں کی بنیاد صور توں کی بخت ہیں۔ فن مصور کی میں یہ صور تی بہت ہیں اہم تصور کی جاتی ہیں۔ آگر سلپ شاستر (Silpasastara) اور "ستو ستر اپنیٹد" (Vastusustra Upnishad) کا بنور مطالعہ کیا جائے تو صور توں کی اپنی دا کی تقدیم توں روایات کی بقینا بچیان ہو جائے گی، مجسہ سازی کے فن شی صورت کی دا ظلی معنویت جذب رہی ہے، وستو ستر اپنیشد کے مصنف جیپل دا (Pippalada) نے تھا ابواب قائم کے ہیں جن شن تشر کے فن شی صورت کی دا ظلی معنویت کی ذریعہ ملل کے اظہار کے اجزائے ترکیمی کو بردی اہمیت دی گئی ہے۔ معنویت کا تی ہیں بان سے اندازہ ہو تا ہے کہ صورت کی معنویت کی درایا وں دولیات کئی قدیم رہنا الی درایا ہوں کی معنویت کی معنویت کی اندر منتروں کے آبک سے معامل کی تبلک سے شعاعیں بھو تی ہیں جو انسان اور کا کنات کی وصدت کو معنی نیز بناد تی ہیں۔ سنگر سے ان کی قدیم تصورت یا فار میں معنویت کا انسان کی درایا ہوں کی معنویت کا انسان کی درایا ہوں کی جو تنا کہ میں ہو ہو تا ہے۔ مندروں کی تغییر سے جی تصورت یا فار میں کی معنویت کا انسان کی معنویت کا انسان کی معنویت کا انسان کی جو تنصیل کی ہو انسان کی معنویت کا انسان کی معنویت کا انسان کی معنویت کا میں معنویت کا انسان کی معنویت کا انسان کی معنویت کا انسان کی معنویت کا میں معنویت کی شعاعیں عطا کر تا ہے۔ برہا کی تین صورتی ان کی بیداری پیدا ہو تی ہے اور الو ہیت کی بیجان ہو تی ہے۔ خالق کا کنات (برہا) گئتی اور شیو کی بنیادی شعاعیں عطا کر تا ہے۔ برہا کی تین صورتی ان میں صورتوں ہیں معنویت کی شعاعیں عطا کر تا ہے۔ برہا کی تین صورتی ان میں صورتی ہیں۔

- (1) شيوڤكن
- (2) ندااوربندو
- ادر (3) سداشيو (كه جس كى كوئى صورت نہيں ہوتى)
- الوہیت کے شامل ہونے کے بعد صور توں کی معنویت کا حساس اس طرح دیا گیاہے:
- (1) برہماکادہ وجود کہ جس کی اپنی صورت ہے،اس کاروپ دائروں،زاویوں اور مربعوں میں جذب ہو جاتا ہے (روپ)
  - (2) بر ما کاوه وجود که جس کی کوئی صورت نہیں ہے (اروپ)

(3) برہاکا دجود کہ جس کی صورت ہے بھی اور نہیں بھی ہے (روپاروپ) وقت کے ساتھ منتروں میں تبدیلیاں ہوتی رہی ہوں گی لیکن ہر دور میں مندر جہ ذیل صور تیں کی نہ کسی طرح موجود رہی ہیں۔



دائروں، مربعوں اور زاویوں کے اندر منٹروں کا تعلق جادو، سحر اور افسوں کے تجربوں ہے بہت گہر اہے۔ دائرہ ایک بند صورت ہاں کی کو گابتد اہے اور شاختام، آفاب ہے بھی اس کار شتہ ہے، دائرہ کے اندر کو گی شے بند ہو جائے تو دہ باہر نہیں نکل سکتی۔ بھوت پر بت اور بدر وحوں کو بند کرنے ہیں اس ہے مدولی گئی ہے، دائروں کے بھی مختلف رنگ رہے ہیں جن میں سرخ اور سیاہ رنگوں کو زیادہ ابمیت صاصل رہی ہے۔ دائرہ حفظ علامت رہا ہے جنوبی بند میں آج بھی بچوں کے بازوں پر سیاہ پٹیاں باند ھنے کی رسم ہے تاکہ وہ بیاریوں بدر وحوں اور معیبتوں اور تکلیفوں سے محفوظ رہیں۔ یہ پٹیاں سیاہ دائروں کی علامت رہا ہے جنوبی بند میں آئی بی کر قاربی نقل کی قد بھی دولیات آج بھی موجود ہیں۔ دائرہ ان اشیاء عناصر کی صور توں کی نقل کی قد بھی دولیات آج بھی موجود ہیں۔ دائر ہاں بہت اہم ہے۔ اقلید می صور تیں کا کتات کے توازن کو طرح طرح سے پٹیش کرتی رہی ہیں۔ ان میں منتروں کو شامل کر کے زبان کی توت اور الفاظ کے آبک کے تیزاور تیز تراد تعاشات کا احساس دالیا گیا ہے۔ لفظوں نے انسان کے خیل میں تح کے پیدا کیا ہے تاکہ حقیقت پر زیادہ سے زیادہ کر قت میں ہو سکے۔ منتروں کی تحقیق فکری لہروں اور بنیادی آوازوں سے ہوتی رہی ہے۔ ان بی سے لفظوں کی صور تیں وجود میں آئی ہیں۔ سر ان می سے ان می منتروں کی تحقیق فکری لہروں اور بنیادی آب ہو تی رہی ہے۔ ان بی سے لفظوں کی صور تیں وجود میں آئی ہیں۔ سر ان می سے اس ان می بنیادی صفحت ہے۔ منتروں کی سحر انگیزی کی وجہ سے بتائی جاتی ہی ان میں حقیقت کے اسرار ، رقیق ، باریک ، چیجیدہ اور گہر ہے اور نیا بہلو ہوتے ہیں، بی وجہ سے کہمنتر انسان کو ساوم می کی منزل تک پہنچادسے ہیں۔

فن مصوری میں خاکوں اور منتروں دونوں کو بڑی اہمیت دی گئی ہے خاکہ نگاری کی مسلسل تربیت ہوتی رہی ہے ، اقلیدی خاکوں کی تیاری کرتے ہوئے موضوع کے مقاضوں پر نظر رہی ہے۔ تصویریں بنانے ہے قبل بھی منتر پڑھے جاتے تھے ، بناتے ہوئے بھی منتر کاپڑھنا ضروری قعا اور پھر کمی خاص منتر سے تصویر کی چھیل کی جاتی تھی۔ منتروں کی کئی صور تیں ہیں بعض منتر ایک ایک بول کے ہیں مثلاً

- برم (Hrim) وليس توانائي مير بري حفاظت كري!
  - سرم (Srim)کالی میرے چیزے کی حفاظت کرے!
- کرم (Krim)عظیم فحق میرے دل کی حفاظت کرے!

بعض منتر جملوں میں ہیں ایک طویل منتر میں عظیم توانائی کوسلام بیش کیا گیاہے۔

اوم یاد بوی سر وا بهت تیسو شکتی رو پناسمس تھیلا

## (OM YA DEVI SARVA BHUTESU SHAKTIRUPENA SMASTHILA)

بورے منتر کامفہوم ہے ہ،اس محترم ہستی کو میر اسلام

جو توانائی اور شعور ہے

جو عقل د دانش ہے

جونیند بن جاتی ہے

جو بھوک بن جاتی ہے

جوسامیہ بن جاتی ہے

جوتمام اشیاء وعناصر کے لیے توانا کی کاسر چشمہ ہے

جور حمت ہے

جوامن ہے

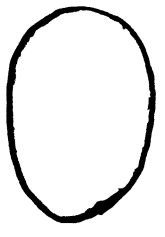
جو محبت ہے جو تقدیر ہے اعتاد ہے نہ تن ہے جو مال ہے ادر جو التباس ہے!

ظاہر کفظوں کے اندر پراسر ار معنی اور آ ہنگ کی جانب بار بار اشارہ کیا گیاہے یہ کہنا گیاہے کہ منتروں کو کتابوں سے سیکھا نہیں جاسکتا، منتروں کے مفاہم اور آ ہنگ کو مناسب تربیت ہی کے ذریعہ حاصل کیا جاسکتا ہے۔ انہیں اپنے تصورات اور خیالات اور اپنے پورے وجود میں شامل کرنا پڑتا ہے۔ وجود اور ، منتر کے آبنگ میں پراسر اررشتہ قائم کرنا پڑتا ہے۔ منتر وجود کوغیر معمولی توانائی بخشتے ہیں ، کفظوں کے پراسر ار آ ہنگ سے ان کا مضبوط رشتہ قائم کرنا مسلسل ممل کا تقاضا کرتا ہے ، ممل بھی منتروں کے گفظوں اور آ ہنگ اور مفاہیم کے مطابق ہو۔

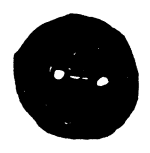
للیروں،رنگوں،اقلیدی صور توںاور منتروں نے جہاں نفسی کیفیتوں میں تحرک پیدا کیا ہے تخلیقی وجدان اور شعور میں بھی وسعتیں اور گہرا ئیاں پیدائی ہیں!

تخلیق بیداری اور نفس صالح کی دریافت میں ان کا حصہ غیر معمول ہے!

ا قلید می صور تمیں رنگ اور منتر سب مل کر تخلیقی اسرار بن گئے ہیں کہ جن سے تخلیقی بیداری میں بڑی مدود ملی ہے۔ حقیقت کو گرفت میں لینے اور حقیقت کی وحدت کو سمجھنے کا بیر شعور ند ہی اور فلسفیانہ تصورات کے لیے بنیاد ہے۔ لٹکم، سالگرام، شیو شکتی، اردند نار ایشور، ینتر تنتز، یوگ اور کا تاتی شعور وغیرہ کے ند ہی اور فلسفیانہ تصورات کے پس منظر میں ان کی روایات متحرک ہیں، مندر جہ ذیل ند ہی اور فلسفیانہ صور توں پر نظر رکھیے توان دورات کی بہت حد تک بیجان ہو جائے گی۔



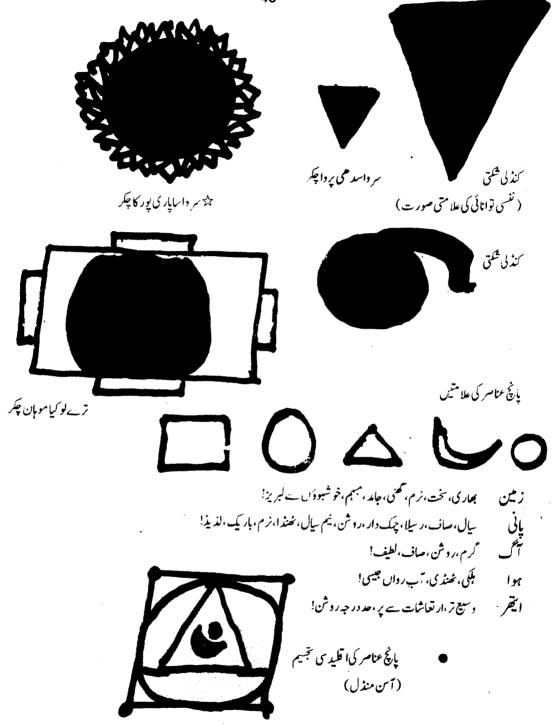




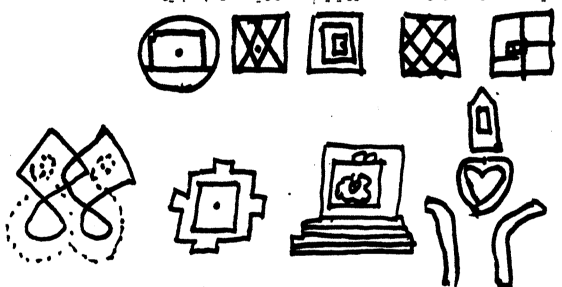
なんな

۵ کالی نیتر

المير سالگرم



ہندہ ستانی تہذیب اور اس ملک کی جمالیات میں ان روایات کی ہوی اہمیت ہے۔ فن تعیر اور فن مجسمہ سازی کے ساتھ فن مصوری میں بنیادی تصورات نے نمایاں حصہ لیا ہے۔ تخلیق عمل اور جمالیاتی فکر و نظر کا مطالعہ کرتے ہوئے ان کے اسر ار کے فار بی اور داخلی دونوں پہلوؤں کو پیش نظر رکھنا چاہیے۔ موضوع اور فن کار شتہ بنیادی طور پر انسان اور اس کی دنیا کار شتہ ہے جو جمالیاتی تخلیقی احساس اور جذبہ دونوں کی پیچیدگ سے متحرک ہوتا رہتا ہے: فار بی جمالیاتی عمل اور داخلی جمالیاتی روِ عمل سے فنون کا جمالیاتی کر دار ابھر تا ہے جو صدیوں کے تجربوں میں سفر کرتے ہوئے ایک جمالیاتی نظام کی تشکیل کرتا ہے۔ تخلیق فنکار میں مشاہدہ کی قوت غیر معمولی ہوتی ہے۔ مشاہدہ بی سے دہ حیات و کا نتات کے تئین بیدار ہو تا ہے۔ تخلی میں ردو قبول کا ایک سلسلہ قائم ہو جاتا ہے اور اس کے بعد ہی کوئی نیا جلوہ سامنے آتا ہے۔ یئتر اور تا نتر نے اقلیدی صور توں کی فلسفیانہ بنیادین قائم کی بیں رنگاد کی اور اس میں معنی خیز رنگ بھی بھرے ہیں۔ ایک صور ت کی صور تیں میں منائی ہیں۔ اور ایک صور توں میں مختلف انداز سے چیش کیا گیا ہے۔ رنگاد کی میہ صور تیں میں مختلف انداز سے چیش کیا گیا ہے۔ رنگاد کی میہ صور تیں توجہ طلب ہیں۔



ینتر وں (YANTRAS) اور منتر وں (MANTRAS) کارشتہ بہت بن گہرا ہے۔ صورت، آواز اور آہنگ سے خلق ہوتی ہے اور آواز صورت کے علس کو مختلف ارتعاشات کے ساتھ نمایاں کرتی ہے۔ آواز اور آہنگ صورت کے ارتعاشات (VIBERATIONS) کا تام ہے، اوم (OM) اولیں آواز ہے، اولین منتر جو کا کات کے وجود اوراس کے ارتقاء کی بنیاد ہے۔ منتروں کے تمام آہنگ اور تمام معمولی صور تیں ای آواز سے رشتہ رکھتی ہیں۔ اوم کے آہنگ سے ان کا جنم ہواہے، آواز اور صورت کوالیک دوسر سے علاحدہ نہیں کیا جاسکا۔ ہر آواز کیا پی صورت ہے اور ہر صورت میں آواز کا متحرک عکس ہے چو تک تمام منتروں کے اپنے اپنی لہذ اوور تگ مصور توں اور فارم کے بھی بن جاتے ہیں کی منتر کو کرنتر 'میں تبدیل کیا جاتا ہے تو تنز کارنگ فارم میں ذھل جاتا ہے۔ یہ غیر معمولی فکر کی، تخلیل اور جذباتی عمل کے صورت بنائی جاتا ہے۔ یہ غیر معمولی فکر کی، تخلیل اور جذباتی عمل ہو آئی ہو آئی ہو آئی کی منتروں نے جنبیاد کی طور پر یہ تخلیلی جمالیاتی عمل ہے، ختر وں کی تخلیل فن کار نامہ ہے۔ اس کے لیے بڑی دروں بنی اور انتہائی گہرے و ژن کی ضرورت ہے بنیاد می طور پر یہ تخلیلی جمالیاتی عمل ہے، ختر وں کی جنبی بیواد میں وقت رفتہ ان کی خبی بیاد میں قائم ہو گئیں، ای طرح اپنشدوں کی وجہ سے ان کی بنیاد میں قائم ہو گئیں نینتروں 'کی تخلیق کی تاریخ بہت پرائی ہے لئیروں اور رقوں کے شدیدا حساس اور حیات کی جل و وراور رگوں کے شر قبیل کے تئیں بیداری نے جانے کیوں کے ماتھ کی ان کی دوران کیوں وراور رگوں کے شور کو بیدار کر کے تخلیق عمل میں شدت پیدا کی اور کیور رکوں کے ساتھ کی ان کی دوران کی وراور وراور افسوں نے تخلیق فکرو شعور کو بیدار کر کے تخلیق عمل میں شدت پیدا کی اور کیور کوں کے ساتھ کیات کے جل کی دوران کیوں کے ساتھ کیوں کے ساتھ کیات کے جل کی اور دورافسوں کے تخلیق فکرو شعور کو بیدار کر کے تخلیق عمل میں شدت پیدا کی اور کیوں کے ساتھ کی کور

جانے کتنے پنر وجود میں آگئے، رکگوں کے تعلق سے یہ قدیم تن خیال قابل غور ہے کہ ہر سحر انگیز آوازیا منتر کواد اکر تے ہوئے یہ محسوس ہو تا ہے جسے آوازیا تنزکی تصویر ابھر کراپنے ارتعاشات کا منظر دکھار ہی ہے۔ 'سائیکی کے ایسے عمل سے ہی شاعر کی وجود میں آئی ہوگی، آواز میں جو متحرک اور ہمہ جہت توانائی پوشیدہ ہوتی ہے وہی اس کی تصویر چیش کردیتی ہے، ایک یاایک سے زیادہ رکھوں کے ساتھ ۔ اس کو پنتر سے تعبیر کرتے ہیں تا تر نے منتر اور پنتر دونوں کو اپنالیا ہے۔

' منتر' راس ار آ ہنگ پر زندگی کا براناسنر ہے ، بدھ، مبین ، ہندوسب منتروں براعقاد رکھتے ہیں منتروں ادر سندھ بھاسکا SANDHA( (CRYPTIC دونوں خفسه (CRYPTIC) اور غامض ہن ایمی زبان اور ایس آوازیں کہ جن کی معنویت احاً کر نہیں ہوتی ، پنتر ایسی ہی آوازوں ک رمزی تصویر اور تحریر ہے کہ جس میں خفیہ یا غامض رمزی تحریروں۔ (CRYPTOGRAMS) کی خصوصیات ملتی ہیں 'منتز،اور سندھ بھاسکادونوں کو مخفی اور عام طور پر سمجھ میں نہ آنے والے اظہار ہے تعبیر کرنامناسب ہوگا۔ قدیم براکرت کے لفظ 'من' ہے منتر کالفظ بناہے یعنی سو حنا! ترکے معنی آلہ اور ساز کے ہیں۔ میں جس (Minier Willams) نے اس کے کئی معنی بتائے ہیں مثلاً ساز خیال، مقدین الفاظ، عماد ت اور عبادت کا نغیہ دیدیاشلوک، آلیہ آواز دغیر ہے۔ولیمس نے منتروں کو تمی خاص دیو تا ہے مخاطب ہونے کے مقدیںاصولوںادر دیو تاؤں کی توانا کی حاصل کرنے کے طریقوں ہے بھی تعبیر کیاہے۔ آج جب منتز کالقظ استعال کرتے ہیں توعمو مأذ بن ویدوں کی جانب مائل ہو جاتا ہے بہی تصور کیا جاتاہے کہ منتروں کا تعلق ویدوں کے اشلو کوں اور جملوں ہے ہے بھی وجہ ہے کہ دوس بے تصورات اور خیالات ہے وابستہ منتروں کو ممومااس طرح سمجھاجاتا ہے۔ منتر تنز، منترانتر وغیر واس طرح منتر کے مغہوم کادائرہ محدود ہو جاتا ہے۔ قدیم بدھ مت نے منتروں کو ہزی اہمیت دی تھی۔ ای زمر (H.ZIMMER) نے کہاتھا کہ منتر کی توانائی ہے ہے کہ اس کے ادا ہوتے ہی ایک تمثال یا تصویر جنم لے لیتی ہے۔ یہ منتر کا جو ہر ے! حقیقت ادر ا**س ش**ئےیا حقیقت کو جاننے والا در اصل اینے وژن اور اپنے علم ہے اس جو ہر کو بھیان لیتا ہے۔ 'منتر 'ایک تو انائی ہے ، سحر انگیز سحر آ فریں قوت!اس کا ہر آ ہنگ ایک داقعہ ہے،الفاظ تکمل جاتے ہیں، آ ہنگ سچائی یاحقیقت سے باطنی رشتہ قائم کر کے اس بر اثرا نداز ہو نے لگتا ہے ادر و کیسے بی دیکھتے سےا کی گرفت میں آ جاتی ہے!لفظ 'اوم'اس وقت تک محض ایک لفظ ہے جب تک کہ کو کی گروہاس کے آ ہنگ کو منتر کی صورت نہ دے دے، کوئی منتر بظاہر جس قدر بھی شعوری توانائی کااحساس دیتا ہو وہ صرف شعوری توانائی کا مظہر نہیں ہو تابلکہ باطنی توانائی کے ذریعہ کا ئاتی توانائی ے رشتہ قائم کرلیتا ہے اور ایک مکمل وحدت کا احساس عطاکر تاہے ،اس ممل میں منتروں کی تکرار اور تکرار کے آبٹک کو بزی اہمیت حاصل ہے۔ ' پیج منتروں (Bija Mantras) کی بڑی اہمیت ہے مثلاً اینک (Aing) کلنگ (Kling) ہر مگ (-Hring) وغیرہ و۔ بظاہر ان کا کوئی منہوم نہیں ہے،ایسے منتروں پر عمل کرنے والا ہی جانتا ہے کہ ان کی صور توں میں معنویت پوشیدہ ہے ' بنج منتر مخلف دیو تاؤں کی صور تیں (Svarupa) ین جاتے ہیں۔ ہر منتز ہر ہم کے کسی نہ کسی روپ کو پیش کر تاہے۔اس گفتگو کی روشنی میں پنتر کی قدر وقیمت اور اہمت کا ندازہ ہو تاہے۔ پنتر بنیادی ا قلیدی صور توں مثلاً نقطہ (بند د) دائرہ ، مربعے ، زاویہ اور ایک سے زیادہ سید ھی لکیروں کو لیے ہو تاہے ، یہ ساری صور تیں علامتی ہوتی ہیں دیات و کا منات کے عناصر ہی ان میں ظہور پذیر ہوتے ہیں ،ان کی فکری اور جذباتی تربیت بہت اہمیت رکھتی ہے ای لیے یہ سمجھا جاتا ہے کہ ہنتر وں میں جو باریک محبری معنویت پوشیدہ ہوتی ہے وہ بے پناہ جذباتی توانائی بن جاتی ہے۔ پنتر ول میں مر لع (Square)زمین اور زمین کے مناصر کی علامت ہے،ایک مرابع کے ساتھ کی مربع بیش ہوتے رہے ہیں، سروت تو بھدر(Sarvata Bhadra) ستر میں بیالیس مرابع ہوتے ہیں، میں نے تمیں سے تمن سوتک مربعوں کے پنتر دیکھے ہیں، کہاجاتا ہے کہ تمن سوچو ہی**ں** مربعوں کے پنتر بھی موجود ہیں جو کا ئات کی تمام تخلیقی قوتوں کو پٹن کرتے ہیں ان میں یا چ مختلف رنگ ہیں۔ زمین کے لیے زر درنگ کا استعال کیا گیا ہے، یانی کے لیے سفید ، آگ کے لیے سرخ، ہوا کے لیے سبز

اور مکان کے لیے سیاہ بنتر وں کام گزی نقط سب ہے اہم ہو تا ہے اس لیے کہ ای نقط میں تنقی قوت ہوتی ہے جو شعور کو پورے کیو س پر متحر ک کرتی ہے، بنتر کے افوی معنی ہیں ذریعہ اظہار ،امداد ،اعانت! نہیں کاغذ پر بھی بنایا جا تارہا ہے اور پھر وں اور تا بنے کے بتر وں پر بھی نقش کیا جا تارہا ہے۔ یئتر ایٹ نقش بھی ہیں جو دیو تاؤں کے حسی پیکر وں کو عبادت کے لیے ابھارے جاتے ہیں بعض منتروں کے لفظوں اور لفظوں کے آہنگ ہے دیو تاؤں کے جس ای طرح بعض بنتر وں کی لکیروں ہے ان کے پیکر بنتے ہیں فئی نقطہ نگاہ ہے یہ مجر د آرٹ کے نمو نے ہیں لفظوں ، دیو تاؤں کے ربیع ہود ہو تا کہ کے بیکر فلق ہوتے ہیں مقان اور دیویوں کے دیکروں کی مجر د صور تھی وجود میں آتی ہیں ، تعلیک ، اجزائے ترکیبی ، تربیت کہ حسن اور ہم آبنگی کے پیش نظر بنتر اعلیٰ فنی معیار کو پیش کرتے ہیں موضوع اور تربیت کی ہم آبنگی ایک ہوتی ہے کہ اقلید میں صور تھی بیک وقت جامہ طور پر کہ پورے کود اور اس کی خصوصیت کودا ن شعبیں اور جہتیں طور پر کہ پورے کینوں کو خود اور اس کی خصوصیت کودا ن تعلیم اور جہتیں اور جہتیں اور جہتیں اور جہتیں اور موزو نیت توازن اور شاکل اور ہم آبنگی کا لیک عمرہ معیار پیش کرتی ہیں مجموعی طور پر یہ کہا جاسکتا ہے کہ ان کی تمام اظید می صور تھی فی ، کا ناتی توازن اور سور کھیں کرتی ہیں جبوعی طور پر یہ کہا جاسکتا ہے کہ ان کی تمام اظید می صور تھی فی ، کا ناتی توازن اور کو چیش کرتی ہیں۔

مندرجہ ایل خاکوں سے پنتر کی خصوصیات کا اندازہ کیاجا سکتاہے۔الف(1) کے پنتر کوالف(2) میں ملاحظہ فرمایے ای طرح ب(1) کے پنتر کوب(2) میں دیکھیے:







ب(2)

الف (2) و حاوتی کی عبادت کے لیے اُس کے وجود کی بخر د تصویر وجود اور منتروں کے آبنگ کو لیے ینتر کی صورت اختیار کر لیتی ہے۔

(الف) وهاوتی (Dhumavati) یاتتر، مبادیاؤں کی معروف

الف(1) کرہ فلک کے زرد رنگ کو لئے ہوئے ہے اس کا بیرو نظر

د يوى جوبلند ترين سطح كى علامت ،

نہیں آیا۔

ب(1) چنامت (Chinnamasta) بھی تائیر مباویاؤں کی معروف دیوی ہے جواپنے تقمیری اور تجربی پہلوؤں کے ساتھ ایک علامت کی صورت جلود گرہے۔

ب(2) چنامت کا کلاسکی امیج و هاوتی کی مانند اقلیدی صورت میں تجریدیت کولیے ، لکیروں ، دائروں اور زاویوں میں توانائی یا از جی کلاحیاس و بتاہے۔

ہند و ستان کے نظام جمال میں خاکوں اور لکیروں کی جمالیات کو ایک نمایاں \* بیٹیت حاصل ہے کم و بیش تمام فنون میں ان کی بڑی اہمیت ہے۔ فن تقمیر ، فن مجسمہ سازی، فن مصوری، فن رقص اور فن موسیقی وغیر و میں ان کی جیثیت بنیادی ہے۔

## خاكون اور رنگون كى جماليات ( دو )



علا قائی لوک مصوری کاائیک نمونه رنگ کی جمالیات

رنگ تجربوں کی مختلف جہوں کی علامت ہے، ہر شے کا اپنارنگ ہاور جب یہ رنگ تجربہ میں شامل ہو تا ہے یا تجربہ بن جاتا ہے تو اس کے حسن اور اس کی معنویت کا تاثر ملتا ہے۔ یہ رنفوں کا ہی کر شمہ ہے کہ ایک شے کو دوسر ٹی شئے سے مختلف دیکھتے یا محسوس کرتے ہیں۔ نفسیا تی شعور عمو ما ان رنگوں سے زیادہ متاثر ہو تا ہے جو زیادہ رد شن اور تا بناک ہوتے ہیں۔ سرخ ، زرداور تاریخی وغیرہ الیے رنگ ہیں جن کی روشن تیز ہوتی ہے اور شعور ان کی تا بناکی کو فور اُتھول کر لیتا ہے۔ انہیں عمو آگر م رنگوں سے تعبیر کیا جا تا ہے ، ان کے بر عکس کنیا ہے رنگ ہیں جوروشنی کو جذب کر لیتے ہیں اور لا شعور کو متاثر کرتے ہیں جس طرح گرم رنگ شعور کی و ضاحت کرتے ہیں کم و بیش اسی طرح سر دریگ ، لا شعور کی و ضاحت کرتے ہیں ، لا شعور کے رنگوں ہیں سیاہ ، ار نوانی (اودا) خاسمتری و غیرہ کو خاص اہمیت حاصل ہے ، تہذیب کی مختلف منزلوں پر رنگ انسان کے تجربوں کی علامتوں کی صور تون میں قدرہ قیمت کا احساس بخشے رہے ہیں۔ "

جن تجربوں کوانسان لفظوں میں بیان نہ کر سکاان کے لیے اس نے رنگوں کا بھی سہارالیا ہے، ہندو ستانی ذہن رنگوں کے معالم میں ہمیشہ

بیداراور حدر در جه متحرک ربا ہے۔ ہندوستانی جمالیات میں رنگوں کو ہمیشہ نمایاں حیثیت حاصل رہی ہے۔

ہند و ستانی فنون بنیادی طور پر علامتی ہیں لہذا رنگ اظہار کا بہترین ذریعہ بنے رہے۔ رنگ عموماً فنون کے باطن سے ابھرتے ہوئے اور اپنی معنویت کو پر اسر ار انداز سے سمجھاتے ہوئے طبح ہیں، قدیم ہند و اور بدھ تظریمیں رنگوں کو بڑی اہمیت طاصل رہی ہے، یہ استعارے بھی ہیں اور علامتیں بھی! فکری، فلسفیانہ اور نہ ہمی تصورات کو علامتوں ہیں چیش کرنے کے لیے رنگوں کو بے حد قیمتی تصور کیا گیاہے، جن تصورات کی وضاحت لفظوں میں ممکن نہ تھی ان کے لیے رنگوں کا جتاب کیا گیا۔

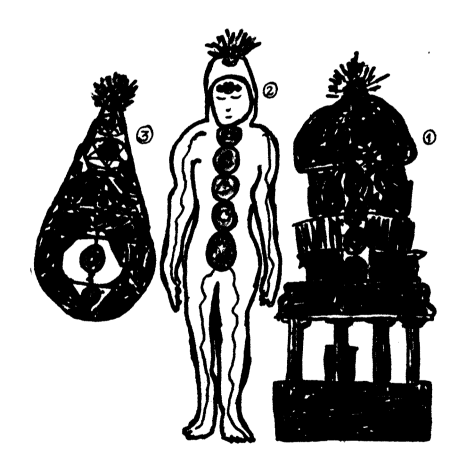
سرخ بنیادی رنگ ہے جو لہواور آگ کی علامت بنارہا ہے ، وشنو کے پیکر کے لیے سفید اور سیاہ رنگوں کو استعال کیا گیا ہے تاکہ معنوی جہتیں واضح ہو سیس، اپنشدوں (کم و بیش 7000 سال قبل میح) اور بھوت گیتا (کم و بیش 4000 سال قبل میح) میں رنگوں کی معنوی جبتوں اور ان کی علامتی صور توں کاذکر موجود ہے ، یوگ اور سکھیا دبستانوں نے اپنے اپنے طرز پر ان کی و ضاحت کی ہے اور ان کی فلسفیانہ ، اور ند بھی بنیادیں قائم کی ہیں۔ عوامی ذہمن نے سرخ رنگ کو بے حد پہند کیا اور اے عزیز تر رکھا، یوگ اور سکھیا دبستانوں نے سرخ رنگ ہے ذہمی وابستگی اور اس رنگ کی روایات کا مطالعہ کر کے ان کی بنیادی خصوصیات کو راجہ (Rajas) ہے تعییر کیا اور یہ کہا کہ رنگ اپنی فطرت میں تخلیق ہے اور برق کی می قوت رکھتا ہے ، یہ کا کتات کا بنیادی رنگ جو اپنی طاقت یا انربی کا مظاہرہ کر تارہتا ہے ، اے کا کتات کی توانائی ہے تعییر کیا گیا ہے۔ اس کا جو ہر اتصال (Cohesion) ہے۔ اس میں چہاں ہو جانے کی تو ہت ہے ۔ پہید گی اس کی فطرت ہے ، سیاہ کو تما (کسی کی گیا ہے ۔ اس کا بجو انتظار بیدا کرے ، کا کتات کی وہ قوت کہ جس سے جانے کی قوت ہی بیدا گرائی ہے انہ کی کتات کی وہ قوت کہ جس سے وہ میں منتشر کر نااس کی فطرت ہے ، سیاہ کو تما اس کی نظرت ہے ، سیاہ کو تما (کا تعلی میں کی کتات کی تو قوت کی کتات کی وہ تو ان کی جو انتظار بیدا کرے ، کا کتات کی وہ قوت کہ جس سے وہ میں منتشر کر نااس کی فطرت ہے ، راصل ان تیوں رگوں سے کا کتات کی قوتان قائم ہے۔



رنگ کی جمالیات رادهااور کرشن (رس مخبر ی بسو بلی 1730ء)

ہندوستانی تخلیق ذہن نے وشنو کے پیکر سے بنیادی رکھوں کو جس طرح سجلیا ہے اس کی مثال نہیں لمتی ، کہا گیا ہے کہ وشنو دس او تاروں کی صور توں میں جلوہ گر ہوئے دست صور توں میں جلوہ گر ہوئے اور ہر صورت کا اپنا منفر درنگ ہے ، بھوت پوران (1900ء) کے مطابق وشنو وقت کے رنگ میں جلوہ گر ہوئے وقت اور زمانے کا رنگ وی تماجو وشنو کا تماست یک میں آئے تو اس لیے کہ یہ عہد محلیق تما، ترتیا میں جلوہ گر ہوئے تو ان کا رنگ زرد تمالین دور تمالین دور می سرخ اور سفید رکھوں کی کی آمیزش سے بنا تمااس دور میں سرخ اور سفید رکھوں کی کی آمیزش کے تجربے سے اور اب یہ دور کالی (Kali) ہے لہذا وشنو کا رنگ سیاہ ہے!

عوامی ذہن نے رنگوں کے تعلق ہے ''یوم'' اور پنتر کی نبیادیں مغبوط کی ہیں چکروںاور دائروں کے در میان رنگوں کے انتخاب اور ان کی ، معنویت نے فلسفیانہ ذہن کو تحرک بخشاہے ، پوگیوں نے قدیم ترین تصورات میں رنگوں کی معنوی جہتوں کابغور مطالعہ کیاہوگا ہی وجہ ہے کہ انسان ے جسم کے چکروں کی نشان بی کرتے ہوئے انہوں نے ہر چکر کے رنگ کو بھی دیکھااور محسوس کیا۔انسان کے جسم کے ساتھ چکروں یامر کزی دائروں کی توانائی نے اپنے اینے رنگ کااحساس دیا۔ ہر رنگ کیا بنی صورت ہے اور اینارنگ ہے، ہر چکر کے باطن میں ہراسر ار منتر کا آ ہنگ یوشیدہ ہے اور آ ہنگ بی ہے اس چکر کے رنگ کا احساس ملتا ہے۔ اس آ ہنگ کو کنول کی صورت محسوس کیا گیا ہے۔ انسان جسم میں دھرتی باز مین کے مرکز کی طرح ایک مرکزہ جوزردم لع کی صورت جار چھڑیوں والے خوبصورت سرخ رنگ کے کول کے در میان ہے، دوسر اچکر پیٹ کے در میان ہے کہ جہاں جنس یا سیکس کی قوت بیدار اور متحرک ہوتی ہے میدیانی کی علامت ہے جو سفید جاند کی مانند ہے، یہ آبوسر خ چھٹریوں کے در میان ہے، تیسر ا چکر سرخ مثلث کی صورت ہے جو آگ کی علامت ہے ، مجوک کی جبلت اور اس کی آسود گی کی جانب اشارہ کرتا ہے۔ یہ سرخ مثلث دس چکھڑیوں ، والے نیلے کنول کے اندر ہے ،اس کے اوپر جو چکر ہے وہ'دل' ہے کہ جہاں نفسی قوت یا توانائی محبت اور ہیو منز میاانسان اور انسان کے رشتوں کی جانب بیدارر کھتی ہے اس کارشتہ ہواؤں اور فضاؤں ہے ہے۔ یہ چکرخود نیلے مسدس کی صورت ہے جوبارہ سرخ چکھٹریوں"والے کنول کے اندر ہے دوسرے دو چکراعلیٰ ترین سطحوں کی جانب اشارہ کرتے ہیں ایک چکر حلق میں ہے اور دوسر اابرؤں اور بھوؤں کے در میان!زو حانی بیداری اور زمان و مکان کی علامتیں ہیں دونوں سفید روح یا آتما کی خالص جیز روشنی کی مانند! حلق والا چکر سفید دائرے کی طرح ہے جو سولہ پچھڑ یوں والے سفیر کول کے اوپر ہے ابرد کے درمیان والا چکرا بی صورت واضح نہیں کر تا،اس کی اقلیدی شکل نظر نہیں آتی،انسان کی بنیادی طاقت یااس کی تمام انرجی یا تو انائی کاسر چشمہ بھی ہے جو ہزاروں بھریوں دالے کنول کے اندر اور اوپر ہے حیات و کا نئات اور تمام اشیاء و عناصر کے تئیں کچی بیداری ای مقام سے پیدا ہوتی ہے انسان کے جسم سے باہر بیٹن جاتا ہے۔اس کے وجود کے جوہر کو حیات و کا کنات کی تمام روشنیوں اور مادرائی روشنی یانور سے قریب کر دیتاہے اور اس ہے آ مے بڑھ کراہے تمام روشنیوں اور نور کام کزی حصہ بنادیتاہے۔



- 1۔ مندروں کے چھ چگرات رنگوں کو لیے ہوئے!
- 2۔ چھے ننسی چگروں کاایک خاکہ ان ئے رنگ جذب ہیں!
- 3۔ انسان کے نفسی مر کزوں کے چھے چکراپنے رنگوں کے ساتھ !

چکروں یام کروں کے رگوں کا احساس اتناشد یہ ہوااور رگوں کے تعلق ہے اپنی بیداری اور جاگرتی آئی کہ فنون لطیفہ بھی ہے حد متاثر ہوئے، ہندوستانی جمالیات میں ایک انتقاب آگیا۔ احساس جمال میں رگوں کے تعلق ہے اپنی جاگرتی پیدا ہوئی کہ چکروں کے مختلف رگوں اور صور توں کے جلوے فنون میں نظر آنے گئے رگوں کا احساس رقعی، تعمیر، موسیقی اور مصوری کو بلند ترین منزلوں تک لے گیا، قدیم ہندوستان کے استو پوں، مندروں اور عبادت گاہوں کی تعمیر کا مطالعہ کیا جائے تو محسوس ہوگا کہ انسان کے جسم کے اندر مختلف مر کزوں پر جن رگوں کو شدت سے محسوس کیا تھا ان کے جلوئ کو کو شدت سے محسوس کیا تھا ان کے جلوؤں کی نوعیت کیا ہے اور ان رگوں کے احساس نے فنکاروں کے احساس جمال کو کس طرح متاثر کیا ہے۔ مندروں، استو پوں اور جین عبادت گاہوں کی نقیر میں انسان کے جسم کی علامتیں ملئے لگیں، نغمی سطح پر جن مر کزوں کو پیچاتا گیا تھاوہ تمام مر اگز عبادت گاہوں میں شامل ہو گئے الا انسان کا جسم ''نمونہ'' بن گیا، عبادت گاہوں اور استو یوں کے حصائی جسم بی عن گئے ، مرکزوں کے رنگ بھی جذب ہو گئے!!

قدیم عبادت گاہوں کے نچلے جھے عام طور پرزر دمر لع کی صورت ہیں جو زمین کی علامت ہیں اور دھرتی کی گہرائیوں سے رشتے کی خبر دیتے میں اس شتے کے تئیں بیداد کرتے ہیں۔

او بر کے صے سفید دائرے پیش کرتے ہیں جویانی کی علامت ہیں۔

كلس سرخ شلث بين جو آتش فشال كي علامت بين!

اُن ك اوير بهور يا نليرنگ ك تاج بين جو 'بوا'ك علامت بين!

جھوٹے کنگرے (Pinnaele) نیلے /سبر بیں جو مکان کی علامت ہیں!

انسان کی طرح مندر اور استوپ بھی جیسے حیات و کا ئنات اور تمام اشیاء و عناصر کے تئیں مجی بیدازی حاصل لرکے پرواز کر رہے ہوں اور

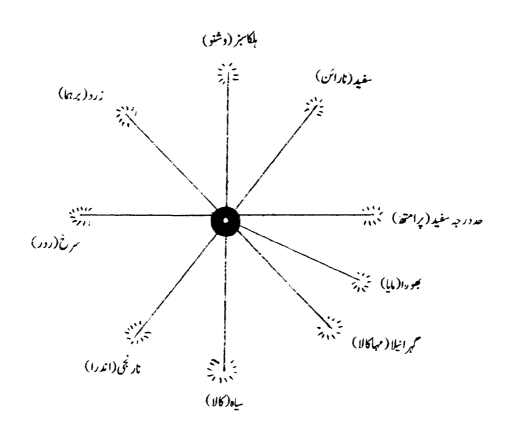
ماور انی نورے قریب تر ہوں۔

تمام روشنیوں کا حصہ بن گئے ہوں!



الالایرانی بیمرغ نوبا تھیوں کواٹھاتے ہوے (کانگلزارانیسویں صدی) رنگوں کی ساہ کی کا 'سن ا

قدیم عوای شعور نے طرح طرح ہے رکھوں کا حساس بخشاہے ،اپنے جذبوں کے مطابق رکھوں کا متقاب کیاہے ، نٹ رائج کے رقص کی 108 سیفیتوں کو محسوس کیا گیا تو ہر کیفیت کا اس میں ایک منفر درنگ نظر آیااور رقص کی مختلف سیفیتوں کو ان کے رکھوں کے ذریعہ اجاگر کیا گیا مثلا



ای طرح دیو تاؤں اور دیویوں کو بھی مخلف رنگوں میں محسوس کیا گیاہے ، جذبات کے رنگ ان میں جذب ہو گئے یا یہ کہیے کہ جذبوں نے رنگ اور رنگوں کے گہرے اصابی کے ساتھ ان کے رز تکین پیکر امجرے!

عوای عبادت میں ابتدا ہے رکوں کی اہمیت رہی، طویل عبادت کے لیے او تکاز کی ضرورت تھی، کمل طور پر پوری توجہ کرنے کی صلاحیت کو پیدا کرنا تھا اس لیے تمام تر توجہ کو صرف ایک مر کز پر جمع کرنے کے لیے پھر رکھے گئے، مور تیاں بنائی کئیں اور نعمی کیفیتوں کے ساتھ تشریکی فاک ساتھ تشریکی فاک ناظہار کیا گیا اور اپنی منتر کہتے ہیں ایسے فاکوں، نعثوں اور خطوط اور علامات کے ذریعہ اپنی بہتر قوت کے ساتھ جذبات کا اظہار کیا گیا اور اپنی آرزؤں اور تمناؤں کی سمیل کے لیے دعائیں کی گئیں، منتر منتخب کیے گئے، فاکوں اور نعثوں میں آرزؤں اور تمناؤں کے نفوش ابھارے گئے، خطوط اور علامات کے ذریعے ان کا اظہار کیا گیا اور جب وقت اور گزر گیا تو ان میں منتر بھی لکھے گئے اور دیکھتے ہی دیکھتے منتز وں کے اندر منتر لکھنے کی ایک

روایت قائم ہوئی، بنیادی معاملہ یہ تھاکہ ار تکازے مرکز اور عابدے درمیان ایک گہر اباطنی رشتہ قائم ہو جائے" نفسی سطح پریہ محسوس ہوا جیسے یہ رنگ عابد کے جذبوں کے مطابق میں رنگ عابد کے جانے سب سے اہم بات یہ تھی کہ جس احساس یا جذبے سے جو رنگ محسوس ہو تا وہی رنگ استعال کیا جاتا ساتھ ہی یہ بھی توجہ طلب بات ہے کہ ایس کو منتخب کیا جاتا جو مخصوص جذبات کو ابھار نے اور چیش کرنے میں مدد کرتے ، سرخ ، ابتدا سے بنیادی رنگ بنار ہاہے عالباس کی وجہ ہے کہ ایس دیک سے عابد کا جذبہ شدت سے متحرک ہو تارہا ہے۔

ابتدائی دورکی سابق زندگی میں "مرکز" اہم تھادیو تا ائم نہ تھے مرکزی عابد کے ارتکازاور عبادت سے کسی نہ کسی پیکر کو تخیل سے آشناکر تا تھا، عابد یہ جانتا بھی نہ تھا کہ یہ کسی دیو تا یا کسی دیوی کا پیکر ہے وہ صرف پیکر کے رنگ کو محسوس کرتا تھااور عبادت کے بعد اپنے تجرب کو بیان کرتے موٹ سرف یہ بتا سکتا تھا کہ اس نے کس رنگ کے پیکر کو دیکھااور محسوس کیا ہے اور عبادت کے لمحوں میں اُس پیکر کا عمل کیا تھا۔ تجربوں کے بہی تگمین پیکر رفتہ رفتہ وقتہ عتنف بوے ویوتاؤں اور دیویوں کی صورتوں میں ڈھل گئے۔

ینتر نے بعض رتکین پیکروں اور بعض رتکوں کی خصوصیات کو بیان کیاہے مثلاً دیو تا، سفید محسوس ہوں تو یہ سجھنا چاہیے کہ دہ انسان کو زندگ اور موت کے چکر سے نکالنے کی تلقین کر رہے ہیں یا ہمر نکالنا جاہتے ہیں۔

'زرد' محسوس ہوں تو یہ سمجھنا چاہیے کہ وہ دنیا کی سرتیں اٹانا چاہتے ہیں ، مالا کی زندگی کو تمام خوشیوں اور مسرتوں سے بھر دنیا چاہتے ہیں غالبًا یمی وجہ ہے کہ گنیش اور لکشمی کے لباس زرد ہوتے ہیں۔

سرخ پیکروں کے ظہور کو جذبوں کے ارتعاش عمل 'زندگی ہے مجت اور انسان دو تی ہے وابستہ کیا گیا۔ یہ کہا گیاہے کہ جو دیویاں یا جو دیو تا سرخ پیکروں میں محسوس ہوں ان کا پیغام صرف یہی ہے کہ تم زندگی کی بے پتاہ لذتوں ہے آشنا ہوتے رہو، انسان دو تق اور محبت کے جذبے کو ہمیشہ بیدار رکھوا پنے جذبات کے اظہار میں کسی فتم کی رکاوٹ پیدائہ کرو۔

اگر آپ ہندہ ستان کے مخلف علاقوں میں قبائل اور عوامی دیو تاؤں اور مقدس پیکروں کا مطالعہ کریں گئے تو معنوم ہوگا کہ سب سرخ رنگ کے جیں۔ یہ قدیم سرخ اباس بھی پہنادیا گیا ہے ان سے ملک کے جیں۔ یہ قدیم سرخ اباس بھی پہنادیا گیا ہے ان سے ملک کو توں سے بنیادی عوامی ربحان کو بخوبی سمجھاجا سکتا ہے۔

انداء ہے توت برداشت، مجت اور انسان دوس کی روایات قائم رہی ہیں، انسان کاوجود محترم سمجھا گیا ہے۔ مجت کے رشتے کو سب ہا ہم رشتہ تھور کیا گیا ہے۔ انسان دوسی بغیادی قدر رہی ہے۔ قبائلی عوائی سرخ پیکر الی تمام قدیم اعلی روایات کے معنی خیز استعارے ہیں ان روایات کو خی راتر (Pancharatra) کی روایات سے علاصدہ کر کے دیکھناچا ہے اس طرح ان روایات کو ''جھا گوت'' پر ان ہے بھی الگ رکھناچا ہے ، تا تروں نے بھی اپنے طور پر رگوں کو اہمیت دی ہے، آگر چہ الی تمام روایات کا گہر امعنوی رشتہ قدیم عوامی ربحان اور شعور ہے کئین نے تجر بے بھی سانے آئے ہیں 'نینتر نے سیاہ رنگ 'کو جو اہمیت دی ہے ہمیں معلوم ہے یہ بنیادی رنگ بین گیااور کالی اور مہاکالی کے پیکر اس رنگ میں جلوہ اُر ہو گئی ہیں تا اور کی مکال تک ذہن کو لے جاتے ہیں ہوئے جو تخلیق ، وقت ، زمال و مکال، قوت ، اور قیامت سب کے معنی خیز استعارے بین گئے۔ یہ پیکر الیے تاریک مکال تک ذہن کو لے جاتے ہیں جہال کوئی مستقبل نہیں ہے۔ موت کے بعد ایک نامعلوم مکال کا احساس دیتے ہیں تا نتر کے مطابق چکروں کا بنیادی پیکر 'ڈائی' (Dakini) ہے جس کا وجود سرخے ہے۔

بدھ ازم نے بھی رنگوں کو بہت اہمیت دی، بدھ افکار کے مطابق ذہن کا بنیادی رنگ زرد ہے ،مر لع (Square)اس کی علامت ہے جب

پود هی ستواؤں میں عورت کے پیکر شامل ہوئے تو ان کے ساتھ ان کے رنگ بھی آئے ، مختف قتم کے رنگوں اور رنگین استعاروں کی ایک و با سامنے آگی ، تاراؤں (TARAS) کے جانے کئنے رنگ امجرے تاراا کیا معنی فیز پیکر بن نئی۔ اس کا بنیاہ م مغبوم ہے ہے ، وعورت جس کی مدہ ہے وجود کے طوفان سے گزر کر انسان سلامتی کے ساتھ دوسرے کنارے پہنی جائے ایعنی جو سلامتی اور رحمت کی ملامت ہے جس کی وجہ ہے انسان عوفان اور و ژن کی اعلیٰ ترین منزل صاصل کرے و بدھ منتروں میں تارا کو عظیم تر منزل کار تکمین پیکر کہا گیا ہے۔ بدھ صلقہ رنگوں کا سر پشمہ ہاں سے سر شار ہو کر علم ودائش کے پر ہم اٹھائے جو پیکر متحرک ہوتے ہیں وہ انس کے مطابق بدھ صلقہ کا کوئی رنگ لیے ہوت ہیں ، تانتر کا معروف پیکر ڈائنی (Dakini) یبال کئی رنگوں میں منتبوم کو طری اس متر نم متحرک مل میں مختلف رنگوں کے پر ہم کواٹھائے ہو سے ہر نسوانی پیکر کا چیرہ صدورجہ سجیدہ ہے اور اس کی سجید گی کے مفہوم کو سرف اس کی بنیاد گئی ہے وار اس کی سجید گی کے مفہوم کو سرف اس کے بنیاد کی ساتھ متحرک ڈائنی ہی سمجھا جا سکتا ہے۔ تمام نسوانی بیکر پر اسرار ہیں جو بدھ کے اطیف اور انتہائی باریک سے جسے میں رہے ہیں بدھ کے مختلف ور انتہائی باریک

'خاک' 'بادای 'سانولا' 'سیاد' همهر اسبز' 'سیای ماکل سرخ' "ندی'

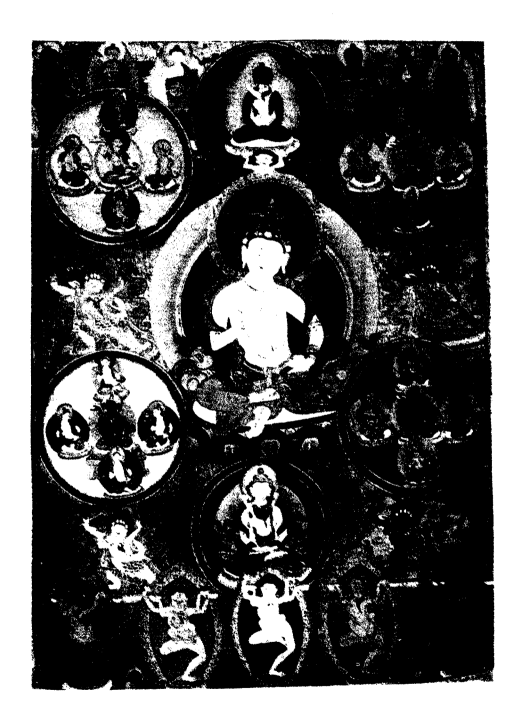
حبت لی بدھ مصوری کا مطالعہ کیجے اور پرانے کیٹروں پر بنے ہوئے نقوش، کیھے تو یقینا مسوس ہوگا کہ رنگوں کے معاملہ میں بدھ مصور بہت بیدار تھے، تھنکوں المسلم اللہ اللہ اللہ اللہ تکار اور مبادت کے لیے نقش ابھارے جاتے تاکہ ذبین کو خاص مر کز حاصل ہو سیار تھے، تھنکوں المسلم اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ تھنکے اور بین، جو تصویریں اجائر ہو تھی اور ان کے لیے جن رنگوں کا استعمال کیا جا تاان کا گہر ارشتہ تخیل ہے ہوتا، روایق مصوروں کے ممل ہے روشنی حاصل کر کے اپنے تخیل کی مدد ہے آئے بھی تھنکے تیار کیے جاتے ہیں۔

تھنکا (Thanka) کے نفوی معنی میں" نگاہ کے ذریعہ آزاد یا"

سنٹر ت میں د ۔ شن مکتی کی اصطلاح ای منہوم کی جاب اشارہ کرتی ہے۔ نقوش اور مملف قسم سے پیکروں اور جذبوں کی ہم آ بنگی سے پیش نظر ر تکوں کا انتخاب اور مناسب انتخاب اور استعمال کا بنیادی مقصد زندگی کی اذبت (سم سار ) سے خلاف بر مشتگی پیدا کرنااور کچی آگاہی اور روشن خیالی کی آرزو (سم بود ھی) ہے۔ میں نے کئی تھئے دیکھے ہر تھنگے کے در میان بدھ کا پیکر پایا۔

اس مر لزی بدھ کو 'ویر و چن ' (Varirochana) کہتے ہیں اس کے لغوی معنی جھے معلوم نہیں لیکن اس کا منہوم ہے وہ تمام نام اور تمام اشکال کی داخلی کا نئات کاسر چشمہ ہے!ویر و چن خلا(Void) کی بنیاد می سچائی ا'' کی علامت ہے شنیات (Shuny ata)!

بدہ کا پیکر سفید ہے لباس بھی سفید ہے غالباس لیے کہ یہ بنیادی و صدت کی علامت ہے ای خالص سفید بدھ کے مرکز ہے چار رگوں کی روشنیاں بھو بتی ہیں "ویرو چن بدھ" مرکز ہے جس کے چار رگوں ہے دوسر ہے چار دھیانی بدھ کے پیکر بنتے ہیں جو شال، جنوب، مغرب، اور مشنیاں بھو بتی ہیں اکثو تھے بدھ" (Akshaobhya Buddha) کا رنگ نیلا ہے۔ "رتن سمھو بدھ" (Buddha کی ملامتیں ہیں اکثو تھے ہیں ، تیسر ہے آتی اشیاء کاسر چشہ ہیں ہید دھرتی ہے تعلق رکھتے ہیں ، تیسر ہے "اتمیابھ بدھ" (Amitabh Buddha) ہیں جو نور اور روشنی کاسر چشہ ہیں ان کا رنگ سرخ ہے۔ اور "امو گیاسد ھی بدھ" آتی بدھ ہتی بدھ نتر ، "آتیابھ بدھ" (Siddhi Buddha) ہیں جو نور اور روشنی کاسر چشہ ہیں ان کا رنگ سرخ ہے۔ اور "امو گیاسد ھی بدھ "تی بدھ ہتی بدھ ہتی ہو ہتی ہیں ہو آتی ہیں جو راہب کی سفید طاقت کے براسر ادم کر ہیں کہ جس ہے دھرتی ہر سنر ہوتی ہے غالباً بھی وجہ ہے کہ ان کارنگ گہر اسبز ہے تیتی بدھ ہیں۔



خاکوں اور رنگوں کے جمال کو لیے اٹھار ویں صدی کا ایک تبتی تصر کا!

تا نتروں کے مطابق بنیادی عبادت سے کئی رنگ وابستہ ہیں مثلا سرخ، سفید ، زرداور نیلا! پھولوں کا انتخاب کرتے ہوئے ان رنگوں کا خیال رکھا جاتا ہے، مختلف فتم کی تصویروں کے حاشیوں کے لیے عمواً یہی رنگ استعال ہوتے رہے ہیں۔ پو جاہیں پانی کے برتن کو مرکزی جیشیت حاصل ہے اور عمواً پانی سے بھرے ہوئے مٹی کے کورے یابرتن "دیوتا کی علامت بن جاتے ہیں "اسے آم کے بچوں سے جھیادیا جاتا ہے اور اس کے پاس سز ناریل رکھا جاتا ہے جس کی جزیر شنگر فی رنگ (Vermilion) لگانا ضرور کیا جاتا ہے انہیں دیوتا کے تشریحی خاکے یا نقشے کے جیھے رکھ دیاجا تا ہے انہیں دیوتا کے تشریحی خاکے بانقشے کے جیھے رکھ دیاجا تا ہے انہیں دیوتا کے تشریحی خاک طہور ہوگا۔

ہند و تا نتر نے مہاد ڈیاؤں (Mahavidyas) کے دس پیکروں کواہمیت دی ہے جن میں سات کا نئات کی تخلیق کی منزلوں کی علامتیں ہیں۔ اور تین تخ یب اور کا نئات کوائے اندر سمیٹ لینے کی علامتیں!کالیوقت کے مر کز کی معنی خیز دیوی ہیں جن کی ظاہری صور تیں جیسی بھی ہوں مثبت ادر منفی خیالات ادر بلند وجد آفرس فطرت ہے پہانی حاتی ہیں ان کے جیروں ادر پیکروں کو دیکھ کر خوف طاری ہو جاتا ہے لیکن وہ اپنی فطرت میں ، زندگی کی مسر نوں کا سر پشمیہ ہیں وقت کے مر کزیران کے وجود ہے کیف پرور لہریں پھوٹتی رہتی ہیں، ہر لمحہ وجد کی می حالت ہیں وجد آفریں ا کیفیتیں پیدا کرتی رہتی میں ،ان کا ظہور ڈرامائی طور پر ہو تاہے کہ ان کے وجود کی وحدت کے اندر کثرت کے جلوبے میں ،کا ئنات کے تمام مظاہر اور تمام رنگ ان کے اندر ہیں،اس احساس کے ساتھ وہ دوسری مہاد دیا یعنی تارا بن حاتی ہیں،یہ کا نئات کی تخلیق کی دوسری منز ل ہے، یہاں کالی کارنگ عمبرا نیلا ہے گہرے نیلے کی تابناکی ہے اشیاء عناصر اپنے رنگوں کے ساتھ ظہور پذیر ہوتے ہیںای منزل پروہ شیو کے مر دے جسم براینا پایاں یاؤں ا ر کھے ہوئے ملتی ہیں شیر کی کھال بہنے ہوئے اور سروں کے ہار کے ساتھ ان کا یہ پیکر بنگال اور اڑیسہ میں بڑی اہمیت ر کھتاہے ، اپنی تمین آئکھوں کے ساتھ بھیآئگ بنسی کے تاثرات کو لیے سامنے آتی ہیں دنیااور کا ئنات کی تاہی کے گہرے تاثرات ابھارتی ہیں، تمام اشاء وعناصر کورا کھ بناچکی ہیں لیکن ا کا ُ نات کے حسن و جمال کی نئی تخلیق کے امکانات کو بھی لیے ہو ئی ہیں ( پھولے ہوئے پیٹ کے اندر نئی تخلیق کا جوہر یوشیدہ ہے ) وہ حیا ہیں تو وحد ت کے باطن ہے کثرت کے جلوے بھیر ویں۔ مانی کے اندر ہے جمانکتا ہواسفید کنول نئ تخلیق کی علامت ہے (کالیاور بدھ اکشو بھیہ کے گہرے رہتے کا بھی احساس ملتاہے )اس کے بعدیباں سودای (Sodasi) کے پیکر میں نمودار ہوتی میں ابھرتے ہوئے سورج کی طرح ان کارنگ سرخ ہے برہما، وشنو ،اورا ندر اور سداشیو کے مجسموں کے اوپر نظر آتی ہیں مہاکالی (عظیم وقت ) ہے ہم آغوش!انتہائی مسرت انگیز کمحوں میں لذتوں کو حاصل کرتے ہوئے عظیم نفیاتی خواہش کی سکیل کرتی نظر آتی ہیں چو تھی مہاد ریا یعنی بھو نیشور ی کاروپ اختیار کر کے سورج کی طرح، سہرے رنگ میں ڈھل جاتی ہیںاور شعاعوں کی مانند ہر جانب بھر جاتی ہیں، سریر چیکتا ہوا تاج ہو تا ہےاور ہلال(نیاجا ند)ان کازیور بن جاتا ہے ، بھونیشوری کے جار ہاتھ ہیں جوباتی نعمتیں عطاکرتے ہیں چھاتیاں دودھ ہے بھری ہوئی ہیں جن ہے اشیاء دعناصر کی زندگی قائم ہے۔کالی کایانچواں پیکر تمن آئکھوں ، والی بھیروی (Bhairvi) کاے۔ بنیادی رنگ گہراس خے۔ گلے میں سرون کابارے ہاتھ میں مالااور کتاب ہے۔ بھیروی این وجود کو جانے کتنے متحرکاشاہ و عناصر میں تقسیم کرتی رہتی ہیں۔

چینی مہاددیا"چینامست" (Chunna Masta) ہیں ناف کے اندر نکلے ہوئے کنول کے در میان "مرخ رنگ "! کھلا ہوا یہ کنول مرخ رنگ گابندگی کو لیے خالص کا کناتی در خیزی ہے ہوست او پر اشتاہے ، خالص کا کناتی در خیزی کے ورت کی صور توں میں پیش کیا تابندگی کو لیے خالص کا کناتی در خیزی ہے ہو ست او پر اشتاہے ، خالص کا کناتی در خیزی کو ایک نیلے مرد اور ایک عورت کی صور توں میں پیش کیا گیا ہے جو کر شن اور دادھا کے رنگین حسی پیکروں سے قریب تر ہیں" چھنامست جمہرے بھورے نیلے کنول پر جیشی ہیں سروں کی مالا پہنے ایک ہاتھ میں مانپ ہے اور دوسرے ہاتھ میں خود ان کا اپناسر ، گئی ہوئی گردن سے انتہائی شدت سے لہو کا چشمہ بھوٹ پڑا ہے۔ اس کی تیز تمین دھاریں ہیں ایک دھار خود ان کے کئے ہوئے سر (جوان کے ہاتھ میں ہے) کے منھ کے اندر جاری ہے۔ دودھاریں داکمیں ہاکمیں کھڑی دوعریاں دوشیز اوں کے ایک دھار خود ان کے کئے ہوئے سر (جوان کے ہاتھ میں ہے)

منے میں پہنچے رہی ہیں ان دونوں دوشیز اوک کے ہاتھوں میں کھوپڑیوں کے پیالے اور تکواریں ہیں سید ہے ہاتھ میں جو دوشیز ہے اس کارنگ سنہراہے انہیں بار نینی (Barnini) کہتے ہیں باکیں جانب ڈاکن (Dakini) ہیں جن کارنگ شکرنی (Vermilion) ہے چھینامست کی نیہ تصویر در اصل کا کتات کوزندگی عطاکر نے کی ہے تخلیق کمل کے حسی تصور کو ابھارا گیا ہے۔ تما (Tamas)راجا (Rajas)اور تتوا، (Sattvas)اور کریا (Gunas)اور کریا (Kriya) سب کے تاثرات موجود ہیں انہیں سیاہ مجرے نیلے ، سرخ، سفیداور مجرے زر در محوں سے سجھایا گیا ہے۔

ساتویں مہاودیاد ھو کیں کی مانند ہیں دھم وتی (Dhumavati) کمی ہیں تند خو، خو فناک اور بدمز ان اچرہ بے رونق ہے لیکن مصطرب نظر آتی ہیں بال الجھے ہوئے ہیں، چرے ہے دہشت اور وجود ہے میڑھے بن کا احساس ملتاہے۔ چھاتیاں سو تھی اور مر جھائی ہوئی ہیں، پو بلی ہیں، ناک کمبی ہے کوے کے رتھے پر چلتی ہیں ان ہے زندگی کی آخری سطح کا احساس ملتاہے، وہ سطح کہ جہاں تمناؤں کا خون ہو تاہے، بھوک نہیں مٹی، پیٹ بحر غذا ماصل نہیں ہوتی افراد اپنے پر انے رشتوں اور ماضی کے تمام سر چشموں کو بھول جاتے ہیں، اس حد تک کہ رشتے ختم ہو جاتے ہیں اور عظیم سر مایہ حیات ہے تعلق ختم ہو کررہ جاتا ہے۔ انسان اذبحوں کے عجیب وغریب کموں کے تجربوں سے آشاہو تارہتاہے۔

تیسری تمن مہاودیا میں واپسی کے تسلسل کاشعور دیتی ہیں ایک باگلا (Bagala) ہیں جوزر درنگ کے ساتھ ظہور پذیر ہوتی ہیں جواہرات سے بج جائے تخت پر بیٹی ہیں زرد، رنگ امیدوں اور آرزوں کارنگ ہے، باگلا خوبصورت جیکتے ہوئ زیورات میں جھیں ہوئی ہیں ان کے ایک ہاتھ میں مضبوط چھڑی ہے کہ جس سے وہ دشمنوں پر وار کرتی ہیں اور ان کا دوسر اہاتھ دشمنوں کی زبان پکڑنے اور کھینچنے کا کام کرتا ہے دوسری ما تنگی میں مضبوط چھڑی ہے کہ جس سے وہ دشمنوں پر وار کرتی ہیں اور ان کا دوسر اہاتھ دشمنوں کی زبان پکڑنے اور کھینچنے کا کام کرتا ہے دوسری ما تنگی میں مضبوط جھڑی ہو سرخ آئمیں، جذباتی ہجان اور اضطراب ان کے پیکر کی خصوصیات ہیں آرزوؤں اور خواہشوں کے سرور میں گم اور اکثر بدست ہتھنی کی مانند جمومتی ہوئی وہ اس منزلیا سطح کی علامت ہیں کہ جہاں منتروں کا جادو ہے، ساری دنیا اس سحر کے اندر ہے اور بنیادی آرزوشیو میں جذب ہو جانے کی ہے۔ کمل وحدت کی خواہش!!

آخری مہاددیا، کملا (Kamala) ہیں کول کی دیوی! بہی قلتی ہیں، خالص شعور (-Pure Consciousness) کی علامت! یہ ذات کے عرفان کا استعادہ ہیں، سونے کے چار ہا تھی انھیں مقدس پائی ہے نہلاتے ہیں، سیکتے سونے کارنگ ہے، ہاتھ میں کنول لیے رہتی ہیں حیات دکا کات کی جمالیاتی وجدت کا نشان بن کر آتی ہیں۔ تمام رنگ وہ سفید ہوں یاسر خ، زر دیاسبز، سب سیاہ میں جذب ہوجاتے ہیں، سب کالی میں داخل ہو کر مجم ہوجاتے ہیں صرف سیاہ فام کالی سامنے ہوتی ہیں!

عوای ذہن نے ستاروں اور سیاروں کو بھی اپنے جذبات کے رنگ عطاکیے ہیں سیاروں اور ستاروں اور عوای ذہن کے در میان رکھوں کے خوبصورت رشتے نہ جانے کب سے قائم ہیں۔ سورج ، سرخ رنگ کا سر چشمہ ہے تو چاند سفید رنگ میں ڈھلا ہوا ہے۔ سر تخ (-Mars) گندی یا شخترے (Towny) کے رنگ کا ہے تو عطارو (-Wurcry) مضحل زرد سفید! زحل کا رنگ سیاہ ہے مشتری (-Towny) زرد ہے اور زہرہ السمال مشتری (-Rahu) اور ڈھلتے ہوئے چاند کیتو (-Ketu) شال اور شال مشرق میں جانے کتنے رکھوں کا احساس عطا کرتے ہیں سیاروں کی عبادت کے لیے جو یئتر بنائے گئے ان میں عموانو مر لع ہوئے تھے۔ یہ بنتر ، سفید باریک، چونے سے بنائے جاتے یا کچے چاولوں سے اہر مر لح ایک سیاروں کی عبادت کے لیے مخصوص ہو تا اور سیارے کارنگ اس مر لع میں ڈالا جاتا۔ مشرق ، مغرب، شال اور جنوب کے بھی اپنے رنگ ہیں ، مشرق کارنگ زرد ہے اور اس زرد کے لیے بہشت کے دیو تا اندر ابحرے ، اندر زرد رنگ کے اساطیری دیو تا ہیں آئی دیو تا جنوب مشرق کے سرخ



كبيرا(بده آرث)

رگ کی علامت ہیں، آئی آگ کے دیو تاہیں جو جنوب مشرق کی حفاظت کرتے ہیں جنوب کا بنیاد کارنگ سیاہ ہے اماوس کی سیائی کی ماند! تاریک گھپ اند جیرے میں موت کے دیو تا "یام" (Yama) کا پیکر انجرا، سیائی کی علامت بن کر، جنوب مغرب کارنگ مجرانبز ہے، اس رنگ نے اماطیر میں نیز وتی (Nirruti) دیو تا کو خلق کیا، مغرب کا بنیاد کی رنگ سفید ہے، ورون (Varuna) کا دجود سفید ہے وہ پائی کے دیو تا ہیں، شال مغرب کا مغرب کا رنگ سفید ہے، ہواؤں کے دیو تا کو بیرا (Vayu) ای رنگ ہے وجود میں آئے ہیں شال کارنگ حددرجہ سنہراہے، جیکتے ہوئے وہ نے کی مان ہے سنہرے رنگ کے دیو تا کو بیرا (Kubera) ای رنگ ہے اساطیر کا استوارہ اور علامت ہیں شال مشرق کا دیر تا (Kubera) اس کے اساطیر کا استوارہ اور علامت ہیں شال مشرق کا رنگ آسائی ہے بیان شان (Ishanan) دونوں سرخ رنگ کا جلوہ لیے ہوئے ہیں شور شیو کا مردہ جمم) سفید ہے، سفید جمم پر کالی (جو لہو دیتی ہیں تا کہ تخابق کا سلہ جاری رہے) کے ہو نئوں سے لہو کا ایک معمولی ساقطرہ کر جاتا ہے تو تمین رنگوں سرخ، سیاہ اور سفید (راجا، تمااور ستو) کی آمیز ش ہوتی ہے اور تخابق وجود میں آجاتی ہو نئوں ہے اور تخابق وجود میں آباتی ہو کور میں اندر شیوکار قص جاری ہے سرخ رنگ کی شدت کو نمایاں کر تا ہے!

## خالوںاور رنگوں کی جمالیت (تین)



"مدھون آرٹ "میتھلا تصویر کاری کاخوبصورت نموند! سیتاباغ میں پھولوں فی مالا بنارہی ہیں تاکہ سو تمبر میں وہ اپنے پیندیدوم و کو پہنا تمیں۔ شوخ سرخ رنگ کا استعالٰ متھلائے فذکاروں نے تانتر کے بنیادی رنگ سرخ کا استعالٰ خوب کیاہے۔

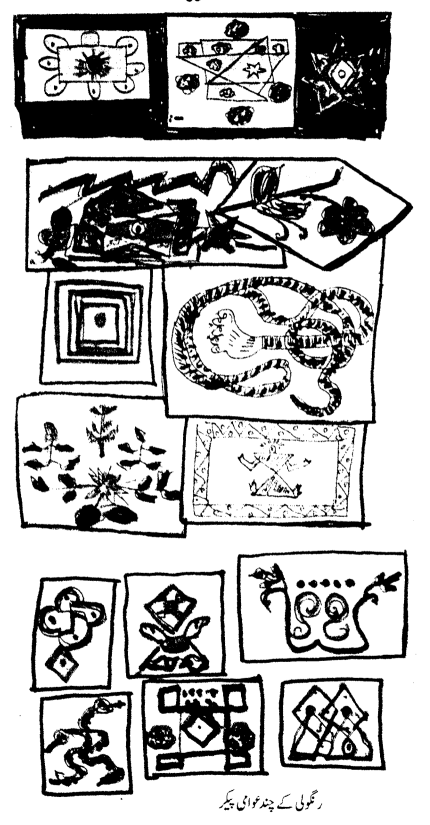
●رنگوںاور لکیروں سے لکھنے، نقشے تیار کرنے اور اپنے صحن یا آنگن کو سجانے کی روایات بہت قدیم ہیں، گاؤںاور جھوٹے قصبوںاور جھوٹے بوے شہروں میں عور توں نے آج بھی ان روایات کوزیدور کھاہے۔

آہتہ آہتہ اس کی فلسفیانہ اور ند ہبی سطحیں بھی قائم ہوتی گئی ہیں، عوامی ذہن نے مختلف عبد میں اس فن میں سے تج بے کیے ہیں، وفتہ رفتہ رفتہ تساور یہ بنیں، دیوی دیو تاؤں کے نقوش بھی اُبھرے، ان کی علامتوں کے پیکر ہے، آج جس فن کو ہم رنگولی کہتے ہیں بلا شبہ ایک قدیم فن ہے اور ہندوستان کے مختلف علاقوں میں اس کی علاقائی اور دلی روایتیں موجود ہیں، قدیم عقائد اور تو ہمات سے اس کار شتہ بہت گہر اہے۔ یہ کلیروں اور تگوں کا فن ہے کہ جس میں عوامی رجھانات کا مطالعہ کرتے ہوئے مختلف عبد کے عقائد اور رسوم اور مختلف علاقوں کے حسی اور نفس تصور است کے ساتھ کلیروں اور رنگوں کے تعلق سے جمالیاتی تجربات کی پیچان ہوتی ہے۔

سنسکرت میں اس قدیم رنگین فن کورنگادلی(Rangavalli) کہا گیا ہے لیعنی وہ بیل جورنگوں سے تیار ہو۔ رنگوں کی کلیریں بیل کی مانند چ هتی جائیں اور آہت آہت کسی دائر سے یا حلقے میں پھیل کر ایک یا لیک سے زیادہ تاثر کو ابھاریں رنگولی بمیشہ حسی اور نفسی تاثر ات ابھارتی رہی ہے جب نہ ہبی اور فلسفیانہ سطحیں قائم ہوتی بیں تو یہ تاثر ات اور گہر سے اور معنی خیز بن جاتے ہیں۔

ابتدا ہے اس فن کا"مظاہرہ" زمین کے کینوس پر کیا گیا ہے، اس کے لیے صحن یا آگئن یادر دازے کے پاس زمین تیار کی گئی ہے۔ آئ تو مختلف تہوار دن اور شادی بیاہ کے موقعوں پر عور تیس"ر گولی ' جاتی ہیں شب عروی کے کمرون اور رسوئی گھروں کو بھی ر گولی ہے آراستہ کیا جاتا ہے۔
اس فن کی ابتد ائی صورت تسلی اور قبائلی عقائد اور رسوم کو پیش کرتے ہوئے قبائلی اور نسلی احساس جمال کو پیش کرتی رہی ہے۔ کوئی نہ کوئی موضوع ہوتا ہے جے رنگوں اور لکیروں کی علامتوں میں پیش کے اجاتا۔

و تسائن (Vatsayan) نے کام سوتر میں جہاں عور توں کے تعلق ہے چو نسٹھ فنون کاؤکر کیا ہے ان میں الکھیام (Vatsayan) کی جانب بھی اشارہ کیا ہے بعنی وہ فن جو رگوں اور لکیروں کافن ہو۔ و تسائن نے عور توں کے چھے فن کور گولی کہا ہے اور یہ بتایا ہے کہ یہ بہت ہی مقد س فن ہے ۔ رگولی، لکیروں، خاکوں آور تصویروں کا یہ فن صرف دیو تاؤں کی خوشنود کی کے ہے ۔ کام سوتر کے مصنف نے ایک اور فن کا ذکر کیا ہے جس کا تعلق رگوں ہے ہے یہ منی کر ما (Manikarma) کا فن ہے بعنی عور تیں ریمین اور خوبصور ہے پھر وں کو جمع کریں اور ان سے نقتے اور تصویریں ابھر آئیں۔ یہ فن آج بھی بعض علا قوں میں زندہ ہے عور تیں بھر وں کو جاتے سوری سر حب کریں پھر وں کی تر تیب سے نقتے اور تصویریں ابھر آئیں۔ یہ فن آج بھی بعض علا قوں میں زندہ ہے عور تیں بھر وں کو جاتے ہوئات نہیں رنگ بھی عطاکرتی ہیں۔ یہ عقیدہ بہت قدیم ہے کہ ہردن کسی نہ کسیار ہے گرفت میں ہے کوئی دن ایسانہ س کہ جس پر کسیار سے یا تعرب کی گرفت نہ ہوسیارہ یا ستارہ اپنی رحمتیں لیے ہو تا ہے۔ آگران کی رحمتوں کو حاصل کرنا ہے تو ذات اور شخصیت اور رحمتوں کے پیش نظر رکھوں اور کیسروں سے نقشے تیار کیے جا کمیں یہ نقشے انسان اور مخصوص سیارے میں ایک معنوی رشتہ پیداکر دیتے ہیں اور وہ دن سیارہ وں اور انسان کے لیے اپنی اور کسو میں سے نقشے تیار کیے جا کمیں یہ نقشے انسان اور مخصوص سیارے میں ایک معنوی رشتہ پیداکر دیتے ہیں اور وہ دن سیارہ وں اور انسان کے لیے اپنی اور کسور سے نقشے تیار کیے جا کمیں یہ نقشے انسان اور مخصوص سیارے میں ایک معنوی رشتہ پیداکر دیتے ہیں اور وہ دن سیارہ وں اور انسان کے لیے اپنی



ر حمتوں کا دروازہ کھول دیتا ہے۔ اس طرح سیاروں کی علامتیں خلق ہونے لگیں جو انسان اور کا کنات اور مظاہر فطرت کی وحدت کا احساس عطاکر نے لگیں ہندو ستانی تجربوں اور جمالیات میں وحدت اور جمالیاتی وحدت کا تصور بہت قدیم ہے اس حسی تصور نے صدیوں کے سفر کے بعد ند ہمی اور فلسفیانہ سطحوں کو واضح کیا۔ آفتاب ہندو ستانی ذہمن و شعور میں ہمیشہ جذب رہا ہے یہی وجہ ہے کہ اس کے سفر کی علامتیں زیادہ اہمیت اختیار کر گئیں۔ ابتداء میں گوں اور کئیروں کے اس فن میں خاص پودوں کو بھی شامل کیا جاتا تھا، مختلف قبیلوں نے بعض پودوں کو حد درجہ مقدس جاتا تھا، محتلف قبیلوں نے بعض پودوں کو حد درجہ مقدس جاتا تھا اسے پودوں کی خاص دکھے بھال کی جاتی تھی اور ان کی ہیئت 'تو تم '(Totem) کی ہوگئ تھی۔ رفتہ رفتہ تلمی کے بودوں نے زیادہ اہمیت اختیار کر لی اور تمام دوسرے بودوں پراسے فوقیت حاصل ہوگئ۔ آج بھی رگوں میں تلمی کے بودوں کو نمایاں جگہ حاصل ہے۔

مہابھارت میںرنگوںاور لکیبروں کے اس فن کاذ کر ملتا ہے کچھ اس طور پر کہ محسوس ہو تاہے کہ اس کی روایت پہلے ہے قائم تھی۔ گوپو ں ہے جب کر شن الگ ہو گئے تو حدائی کے اس غم کو دور کرنے کے لیے موپوں نے ای فن کاسپارالیااور رنگ اور کیبر وں کے اس فن میں گم ہو جانے ک کوشش کیاور جب کرشن کے لوٹے کی خبر ملی توان کے استقبال کے لیے ایک رنگولی سجائی گئی چترستر (Chitrasutra) میں رنگوں اور لکیروں ے کیویں تار کرنے کے سلیلے میں جو مدایتیں ہیں وہ بھی ای فن کی جانب واضح اشارہ کرتی ہیں۔ وشنو و ھر موتر بران" نے "نیتر بھوی چر"،ادر نو ّرہ (نوسیارے) کے سلیلے میں ہدایتیں دیتے ہوئے بتایاہے کہ زمین رحکوںادر لکیروں کے فن کے لیے کتنی اہمیت رکھتی ہےادراہے کس طرح ّ کیوس کی طرح استعال کرنا پہ ہے ، شنو کو جس طرح کا کتات کے اسٹیج پر پہلااد اکار سمجھا جاتا ہے اس طرح انہیں پہلا مصور بھی کہا جاتا ہے۔ ر تُلولی کے فن میں تلسی یاکسی بھی مقدیں ہے دے شامل ہوتے ہی'وشنو کاامیج جذب ہو گیا۔انہیں تو بعض یو دوں میںاس طرح محسوس کیا گیاہے کہ یہ یو دے ان کے پیکر بن گئے ہیں ، جس طرح وشنو کو ککشمی عزیز ہیں اس طرح عابد کو تلسی یا کوئی مقد س بودا عزیز ہے۔ ر گھولی کے فن میں وشنو کے ساتھ ککشمی بھی شامل ہو گئیں۔ چونکہ ابتدا ہے عور توں نے اس فن کو عزیز رکھاہے اس لیے ککشمی نے زباد ہ اہمیت افتسار کر لی۔ یہ دیوی ماؤی آسودگی عطاکرتی ہیں۔ دولت اور عزت اور گھر کی خوش حالی کاسر چشمہ ہیں لہذاان کے لیے مخلف ساجی ماحول میں مختلف قتم کی رنگولی تیار کرنے کی ر وایتیں موجود میں ہند وستانی جمالیات میں مختلف ساجی زندگی اور طبقاتی ماحول کے پیش نظراس فن کا مطالعہ نہیں ہواہے ور نہ قدیم جمالیاتی احساس و شعور کی نہ جانے کتنی جہوں اور جانے کتنی روایتوں کی بیجان ہو جاتی۔ تصویر نگاری اور مصوری کے فن کے پس منظر میں عوامی شی تجربوں اور ر تگوںادر لکیبروں کے نقتوںادر علامتوں کی روایات بہت اہمیت رکھتی ہیں۔ یہ سب ہندوستان کے کلچر کی گہرائیوں میں پوست ہیں ان کے مطالعہ ے قدیم عقائداور توہات کے ساتھ قدیم احساس جمال کی بھی پیچان ہو گی۔ جمالیات کے تعلق سے بعض رنٹین نقشے بنیادی حشیت رکھتے ہیں۔ احساس من کی بیجان کے لیے بعض بنیادی خصوصیات بہت اہم بن جاتی ہیں۔ کچھ نقشے سادہ ہوتے ہیں اور اکثر بہت حد تک پیچیدہ!عور تمل صبح اٹھ کراینے دروازوں پراپنے شوئم ادراپنے بچوں کی صحت اور خوشیوں کے لیے رنگولی سجاتی میں ، دیوی ویو تاجب صبح سویرے گھر کے اندر قد م رکھیں تو وہ اپنے پیکر ول کو بیجان ٹیں۔ ایسے نقثوں پر قدم رکھ کراندر آئیں۔ گھر کی عورت کی آرزو جان ٹیںاور اے پوری کریں۔ یہ لکیریںاور صور تیں جو ر تکمین ہوتی ہیں بھگوان بن تئمیں۔علامتوں کے وجود میں آتے ہیان میں جذب ہو جائمیں، محسوسات کی دنیااس طرح پھیلی کہ خود سے رتمکین لکیریں ، اور علامتیں بھگوان بن گئیں ، کوئی علامت کشمی بنی تو کوئی وشنو!ر تکولی کے چند عوامی پیکر یہ ہیں۔

بندوستان میں عوامی احساس جمال نے صرف مندروں اور بدھ فانقاہوں کو حسن نہیں بخشا بلکہ اپنے گھروں کو بھی سنوار ااور سجایا اور انہیں بھی اپنے احساس جمال کا تقد من عطاکیا۔ ہندوستان کے ساحلی علاقوں میں یہ روایات ابھی بھی زندہ اور متحرک ہیں۔ تمل تاؤہ میں کو کم (Kolam) ہویا بجرات میں رکولی اور آسام ال بنا (Alpana) ہویا بہار میں "آری بنا" (Aripana) سب ان بی روایات ہے وابستہ ہیں۔ آیرا اا (کولم) مباد اشٹر (رگولی) راجستھان (منذ Mandanat) اور آند هر ایرویش (موکولو - Mugulu) میں یہ روایات آج بھی بہت متحرک ہیں، بدا قائی جمالیا تی تجرب بھی توجہ طلب ہاں بوے ملک کے جمالیاتی تجربوں کی خصوصیتوں کو اپنے اندازے چیش کرتے ہیں، ہر علا قائی جمالیاتی تجرب کے پس منظر میں تہذیبی قدروں کی بنیادی اور انتیازی خصوصیات موجود ہیں جو مختلف نہ ہی اور ثقافتی روایات کی فہر دیتی ہیں، فاکہ نگاری اور رسومات کی رنگ رنگیوں کی آمیز ش کے جلوے توجہ طلب ہیں۔ ساحلی علاقوں میں آج بھی جذباتی اظہد کی وسعوں کے لیے روزانہ یہ عمل جاری ہے۔ فاکوں میں قد بم رنگیوں کی آمیز ش کے جلوے توجہ طلب ہیں۔ ساحلی علاقوں میں آج بھی جولا خاندان میں رنگاولیا کو کم جبات اجمیت دی گئی تھی، راج دور بری صدی عیسوی میں چولاخاندان میں رنگاولیا کو کم کو بہت اہمیت دی گئی تھی، راج دور بری صدی عیسوی میں چولاخاندان میں رنگاولیا کو کم کو بہت اہمیت دی گئی تھی، راج دور کا کہ میں مندروں سے عوام کے گھروں تک کو کم سجائے جانے گئا انفرادی اور داخلی قائی نہ ہی ثقافتی تجربوں کو چیش کیا جانے نگا اس قد مجرد تیں۔ کہاجاتا ہے کہ دوسر می صدی عیسوی میں چولاخاندان میں رنگاولی کا کو بری تھویت بخشی ہے۔

ر فتہ رفتہ یوگ کے اثرات تھی ہونے گلے اور 'کولم ،رنگولی، رنگاولی اور 'موگولو' وغیرہ میں یوگ کے تعلق ہے علامتیں بھی مختلف صور توں میںا بھرنے لگیں۔ دیوی دیو تاؤں کے حسی پیکروں کی علامتیں بہتاہم بن گئیں، آنگن ہویابو جاگھر،رسو کی ہویا تلسی عبادت کرنے کی جلّہ د بواری ہوں بادر ختوں کے نیچے کی دھرتی ہر جگہ عوامی احساسات اور جذبات کے نقشے اور لکیریں انجرنے نگیس،اب تور ٹکوٹی ہا کول اور نٹ یا تھوں پر آگئی ہے۔ ابتدائی دور میں جب پہلی بار کا ئنات اور دھرتی اور انسان کے خوبصور ت رہتے کی وحدت کاامیاس پیدا ہوا ہو گا،اسی و نت معلوم نہیں کس قتم کے خوبصورت نقشے اور حسین اقلیدی صور تیں امجری ہوں گی لیکن آج مخلف موسموں اوور مخلف واقعات کے پیش نظر جو کولم ما ر گلولی تحائی جاتی ہے ان کا مشاہدہ کرتے ہوئے یہ یقینا محسوس ہو تاہے کہ فطرت کی قوتوں کو بیدار کرنے اور اچھے موسموں کے آنے کے وقت ر نگاولی سحائی جائی ہوگی مشلأ آج بھی بہار کی آمد بہت اہمیت رکھتی ہے اور اس کااستقبال رنگولی ہے ہو تا ہے۔احجی یارش اور احجی نصل کی آر زولے کر بھی رنگونی بنانے کارواج موجود ہے، ہرواقعہ کے لیے اس کے مطابق مجر د علامتیں ملتی ہیں، شادی بیاہ ، بچوں کی پیدائش اور مہمانوں کے استقبال کے لیے رغمولی سجانے کارواج بہت برانا ہے۔ مخلف واقعات کے لیے رغمولی کی تکنیک بھی مختلف ہوتی ہے اور ساتھ ہی مو تف (Motifs) میں بھی تبدیلی ملتی ہے ،رنگولیا 'کولم' کے اسالیب میں حدر درجہ تج پدیت ہے۔ نقطے ،کیبرین ،مریعے ، دائرے اور زاویے ادر کنول ہااؤں کے نشان ،علامتی سواستیکا، جاند، ستارے، سورج سب براسر ارسر کوشیاں کرتے ہوئے جمالیاتی انبساط اور جمالیاتی آسودگی عطاکرتے ہیں، پتوں، درختوں، پھولوں، یو دوں پر ندوں اور جانوروں کی بھی جانے کتنی علامتیں ہیں اس خوبصور ت رنگین فن میں رنگوں کے عوامی احساس کے ساتھ د ذہری دیویاں اپنی علامتوں کے ساتھ شامل ہو ئیں۔ دولت کی دیوی ککشمی کے ماؤں کے نشانات جلوے بنے، دومنسلک زاویوںاور کنول کے جومیں پتوں ہے ککشمی کے مجر دپیکروں کوابھارا گیا۔ سرسوتی جوعلم کی دیوی ہیں وہ بھی دو منسلک زاویوں لیکن کنول کے سولہ پتوں کے ساتھ اپنی مجر دصور ت میں آتی ہیں، کبھی کنول کے بے نہیں ہوتے بس ایک نقطہ ڈال دیا جاتا ہے جوانی فطرت میں ایک رو ثن اور شعاعیں عطاکر نے والا ہمہ کیر دائرہ ہے۔ عظیم دائرے کے ار تقاءاوراس کی و سعتوں کوایک نقطے ہے سمجھادیا جاتا ہے درگا کے مجر دپکیراور حتی تصور کو عمو ماسوستیکا کی علامت میں پیش کیا جاتا رہا ہے۔ سوستیکا خوبصورت اورر تکین کیروں اور دائروں میں اٹھارہ تعطوں میں ہوتا ہے ۔نو نقطے عمودی(Vertical) ہوتے ہیں اور دوسرے نو افقی (Horizontal)(درگا کے نونام بہت جانے بیچانے ہیں)درگا کے لیے جور نگادل سجائی جاتی ہا مطور پر نودن رکھا جاتا ہے۔



تخور مصوری کا شاہکار نٹ راج کا کا ٹناتی رقص شیو کے اس رقص کے تماشائی ہیں پاروتی،وشنو، نندی اور کچھ عابد

ر نگاولی میں شیو کا حی پیکر بھی شامل ہو ااور مختلف اقلیدی صورتیں مختلف رگوں میں جلوہ الرہونے لگیں، شیو کی علامت کی پیچان مشکل خبیں ہوتی، نشراج کے رقص کے کئی چکر دائروں میں نظر آتے ہیں، دائروں کے اندر مر لئے بھی ہوتے ہیں جو غالبًار تص کی معنویت کی پیچید گی کو سمجھاتے ہیں، عموماً کئی لئیروں کے نشیب و فراز آتے ہیں جوزندگی کے وسیع سمندر کی تیز تراہروں کو سمجھاتے ہیں۔ سوریہ (سورج دیوتا) کو دائروں کے جو کہ کہ سمجھاتے ہیں، مثلا بنگال میں منو سا (Manosa) دیوتا کی عبادت ہوتی چکر سے سمجھایا کیا ہے، علا تائی دیویوں اور دیوتاؤں کے حی پیکر بھی اہمیت رکھتے ہیں مثلا بنگال میں منوسا (Manosa) دیوت کی عبادت ہوتی چر سانیوں اور تاگولی کی دیوتا ہوں کہ جو سانیوں اور تاگولی جائی جائی جائی جائی ہوتی ہیں میں اور تاگولی ہی کہ دو تصویریں بنتی ہیں، پالانی (Palani) کے جو دو تصویریں بنتی ہیں، پالانی (Palani) کے دول کے نقش کو مر بعوں سے ابھارا جاتا ہے۔

راجستھانی منداتا (Mandana) میں نیلے رنگ کی شدت ملتی ہے سبز اور سیاہ رنگوں کے در میان نیلے رنگ کی تیزی جاذب نظرین جاتی ہے، تمل ناڈو کے کولم میں سرخ رنگ زیادہ اہم ہے۔ کیرالہ میں بھولوں کو سجا کر مختلف رنگوں کے تئیں بیدار کیا جاتا ہے، مدھیہ پردیش میں سجلوں کے ' رنگوں کو اہمیت دی جاتی ہے اور سبزیوں کے مختلف رنگوں کو بھی شامل کیا جاتا ہے۔

مختلف علاقوں کی تصویر کاری کے پس منظر میں منڈل پنتر اورر نگادلی کی قدیم روایات نظر انداز نہیں کی جاسکتیں، قبائلی تصویر نگاری ہے جدید عہد تک اس کی روایت کا بھی بہتر مطالعہ نہیں ہواہے ورنہ قبائلی احساس جمال کو اب تک ہندہ ستانی جمالیات میں ایک نمایاں حیثیت حاصل ہو چکی ہوتی۔ قبائلی جمانیات نے بھی نئیروں، نقتوں اورر تکوں کے ساتھ اساطیری نقوش کی ایک بڑی انجمن سجائی ہے۔ قدیم قبائلی تصویر کاری میں مختلف عقاید اور رسومات نے اپنے رنگ بھرے ہیں، لوک کہائیاں اپنے پیکر وں اور رکھوں کے ساتھ نمایاں ہوئی ہیں۔ تجریدی اور نیم تجریدی رقتین نقوش جلوے ہین، آج بھی مٹی کے گھروں کی دیواروں پر تکمین تصویر ہیں بنائی جاتی جاتی ہیں جو قدیم اور قدیم ترین قبائلی جائیاتی روایات کی خبر و ہی ہیں، جمو نیزیوں کی مٹی کی جمالیاتی روایات کی خبر و بی ہیں، تو میں مقامی دیویوں اور دیو تاؤں، در ختوں، پودوں، مکانوں، میز ندوں، طافوں کی دیویوں اور دیو تاؤں، در ختوں، پودوں، مکانوں، مرتدوں، طافوں کی دیویوں اور دول کے دلیسے رتئین پیکر مطبح ہیں۔

ر کھا ہے ای طرح اپنی چھوٹی بھوٹی بانے کر یقے ہیں جن میں گوبر کا بھی استعالی ہو تا ہے قبا کیوں نے اپنے رقص کے مختف انداز کو ہمیشہ عزیز رکھا ہے ای طرح اپنی چھوٹی بھوٹی بانی کہانیوں کو زندہ رکھا ہے۔ دیواری تصویروں میں رقس اور کہانیاں بہت اہمیت نہ گھی ہیں۔ دیوی دیو تا وَ کے جانے کئے تقص رتکین تصویروں میں نمایاں ہوئے ہیں، بعض قصوں کہانیوں کی علامتیں وجود میں آئی ہیں اور پہ علامتیں وہود میں آئی ہیں اور پہ علامتیں وہود میں آئی ہیں اور پہ علامتیں وہوں کے جانے کئے تقص رتکین تصویروں میں نمایاں ہوئے وہوں کہانیوں کے جانے کئے جانے کئے ہیں۔ عورت تخلیق توانلی کامر کزی ہیکر بن گئی ہے رواز نہ زندگی کے واقعات اور موں اور پہ بھی علاقوں میں میں آئی ہوئے ہیں ہوائی ہوئے رہے ہیں، بعض علاقوں میں مئی کی دیواروں پر مقامی عظیم ماں بہت اہمیت افتیار کر گئی ہے۔ عظیم ماں کا نگین پیکر نقش مو جاتا ہے جب میں شادی ہو قب ہے تھی اس کا نگین پیکر نقش موجو باتا گیور (جمار کھنڈ) کے قباروں کی جانے کے خوار اس طرح اپنی تصویر نگاری کی قدیم روایات کو عزیز رکھتے ہیں کہ جس طرح میں جو جاتا ہے جب تھوں میں تھو ہیں گاری کی قدیم روایات ہیں موجو ہیں ہوں اور ان میں جو رنگ مجرے ہیں وہ تح ک (movement) کو پیش کرتے ہیں ان کے دو دیو تا 'بایواند' کے فیکاروں نے جو تصویر سے بنائی ہیں اور ان میں جو رنگ مجرے ہیں وہ تح ک (movement) کو پیش کرتے ہیں ان کے دو دیو تا 'بایواند' کے فیکاروں نے جو تصویر سے کی ابیا ہوں کی اس کے دوریو تا 'بایواند' کی ابیا ہوں کی ابیا ہوں کی اس کے دوریو تا 'بایواند' کے فیکاروں کی جو تصویر سے کی ابیا ہوں کی اس کے دوریو تا 'بایواند' کی کھوٹس کی اس کے دوریو تا 'بایواند' کے ہو کے کو کاروں میں قدیم قصوں کی اساطیر کی خصوصیتوں کو لیے ہو کے کو کاروں میں قدیم قصوں کی اساطیر کی خصوصیتوں کو لیے ہو کے ہو کے دوریو تا 'بایواند' کی کھوٹس کی اس کی میں ان کے دوریو تا 'بایواند' کی کھوٹس کی اساطیر کی خوارں کو لیے ہو کے ہو کے دوریو تا 'بایواند' کی کھوٹس کی کی ان کی ان کی کہوٹس کی ان کی کھوٹس کی کہوٹس کی کہوٹس کی کہوٹس کی کہوٹس کی کھوٹس کی کھو

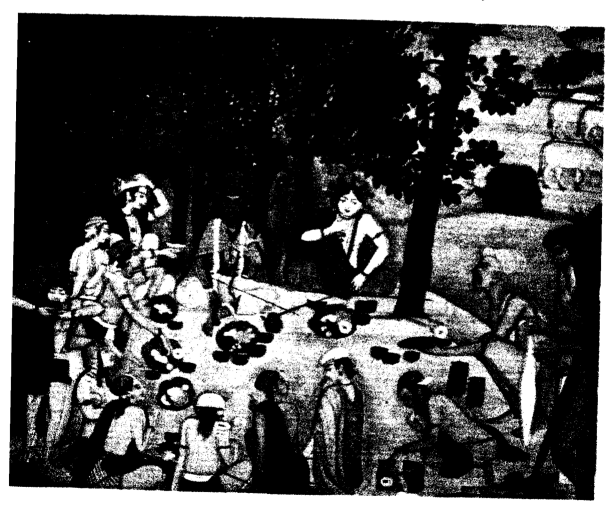
ہیں، گھروں کو نصوروں سے سجانے اور انہیں مناسب رنگ دینے کی روایات بہت قدیم ہیں، گھروں کی دیواروں پر قدیم کہانیاں اپنے رنگوں کے ساتھ نقش ہوتی رہی ہیں، دیواروں کی رنگین نصوروں میں محض آرائش و زبیائش کے لیے نہیں ہیں بلکہ نسلی اور اجما کی تجربوں کو بھی لیے ہوئے ہیں۔ ہیں۔ لہراتی ہوئی کئیریں ہوں یار تکلین اقلیدی نقشے سب اپنی معنویت کو لیے ہوئے میں اور نسلی اور اجما کی تجربوں کی خبر دیتے ہیں۔

چھوٹے قبیلیج ں اور ان کی برادری اور خاندان کے مختلف حلقوں کی اپنی اپنی علامتیں ہوتی ہیں اور یہ علامتیں عموماً جنگلوں کی زندگی ہے رشتہ رکھتی ہیں۔ در خت، پودے، پر ندے، جانور، سانپ، کچھوے اور بھینس وغیرہ کی علامتیں، قبائلی علامتوں (Clansymbols) کی صور توں ہیں ملتی ہیں، آگر کوئی قبیلہ یا کی فاص دفت یا کی خصوص جانور کو عزیزر کھتی ہے تو اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کا تعلق ان کی روایات اور ان کی لوک کہانیوں ہے، بہت ہی گہر اہے۔ بعض در خت اور جانورات عزیز ہیں کہ تبد (Tahoos) بن گئے ہیں، انھیں کا ثنایا کر تا گناہ تصور کیا جاتا ہے۔ تہواروں پر ان کی رتگین تصویریں ابھاری جاتی ہیں دفت کے ساتھ ان کی علامتی اہمیت کم ہوتی گئی اور ان کی حیثیت مو تف (Motifs) کی رہ گئی ہے۔ قبائل فذکار آرائش وزیبائش کے لیے ان کے رتگین پیکر ابھارت ہیں، رامائن، مہا بھارت اور پنج تنز کے کر دار بھی ان میں شامل ہو گئے ہیں۔

ہندوستان میں دیواری تصویروں کی جو داستان غاروں سے شر وع ہوئی وہ مختلف قبیلوں کے گھروں کی دیواروں تک آئی ہے اور اس کے بعد محلوںاور قلعوں کی دیواروں پر رنگلین تصویریں امجری ہیں۔

ملک کے بعض علا قوں میں سرخ رنگ ، کے گرد عور توں کے رقص کی روایت رہی ہے۔ کہاجاتا ہے جب مندروں پرادنجی ذات کے لوگوں کا قبضہ ہو گیا تو تھیتوں اور کھلیانوں کے قریب ہزاروں چوزوں کی قربانی کے بعد ان کے لہو کے گرد عور توں نے رقص کرناشر وع کر دیا، پیر قص ہی عبادت بن گیا۔ وقت کی تبدیلی نے قربانی کا سلسلہ ختم کر دہا تو سرخ کیڑوں کے گردر قص شروع ہو گیا۔ آج بھی جنوبی ہند کے بعض علاقوں میں سرخ کپڑوں کے گر در قص موجود ہے۔ بعض تہواروں میں دیوی کی خوشنو دی کے لیے ایسے رقص کے مناظر ملتے ہیں۔ کیرالہ کے ایک مشہور تہوار کو دن گلر (Kudungallur) میں عمو ماایے رقص پیش کیے جاتے ہیں۔ بتوں (palm leaves) پر تصویریں بنانے کی روایت بھی بہت یرانی ہے۔ تصویروں کو ابھارنے کا عمل اتنامشکل نہ تھا کہ جتناانہیں مختلف رنگوں ہے مزین کرنے کا عمل مشکل تھا۔ اڑییہ میں اس روایت کی خبر یندر ہویں صدی ہے ملت ہے۔ ملک کے دوسرے علاقوں میں بھی اس کی روایت موجود ہے۔ فزکاروں نے سیاہ حاشیوں کے در میان متحر ک اور غیر متحرک تصویروں میں ایک ساتھ کی رمگوں کو شامل کیا ہے۔ سیاہ، سبز، سرخ، زرد، اور سفید بنیادی رنگ رہے ہیں، چوں پر جو زایج (Horoscopes) بنائے گئے ہیں ان میں بھی بعض چگہ سرخ رنگوں کا استعال ملتا ہے۔ منقش تختیوں پر نیٰ ہوئی تصویروں (Panal Paintings)اور دیواری تصویروں (Pata- Citra) میں رنگوں کا احساس توجہ طلب ہے۔ مختلف علاقوں کی تصویروں، خاکوں اور رنگوں کے اسالیب مخلف ہیں لیکن مقامی اسلوب اپنی بنیادی خصوصیات کے ساتھ ہر جگہ موجود ہے۔ مثلًا اڑیمہ میں تصویروں اور رگلوں کا ایک ہی اسلوب "کینوس" میں ابھر تارہاہے۔"منقش تختیوں اور دیواری تصویروں، زایجُوں، لیٹے ہوئے کاغذوں یاطوماروں (Scrolls) میں جواسلوب ہے وہی نقلی چیروں یامصنوعی چیروں یاماسک (Masks)زیورات کے صندو قوں اور دیوی دیو تاؤں کے پیکروں میں ملتا ہے، مٹھوں اور مندروں کی دیواریں بھی بنیاد کاسلوب کو نمایاں کرتی ہیں، لوک کہانیوں کے واقعات اور کر دار مختلف رنگوں کے ساتھ نقش ہوتے رہے ہیں۔ مصوری اور رنگوں کے فن کا رشتہ انتہائی قدیم روایات ، ند ہی تصورات اور اساطیری واقعات سے قائم ہے، اڑیہ اسٹیٹ میوزیم میں گیتا کو بند (Gita Govind) ' آبار د' (Amaru) باد ھو (Madhova) ستاک (Sataka) وغیرہ و کے جومنقش رنگلین نینے دیکھے ان سے نصویروں ادر رنگوں کے تعلق ہے اپنی قدیم متحرک روایات کی خبر ملی۔ آمار و کے سیکڑ وں اشعار تیوں پر نصو بروں میں نقش کیے گئے ہیں۔ مصور کی تخلیقی صلاحیتوں کا جس طرح اظہار ہوا ہے وہ اپنی مثال آپ ہے۔ فنکار کے تخیل کی شاد الی کے رئٹین مناظر جذبات اور عمل میں نمایاں ہوئے ہیں، انتظار، ہم آغوشی، شادی ہے قبل معاشقہ الوداع کہنے کالمحہ "یہ غیر معمولی مناظر ہیں جو متحرک پیکروںاور غیر متحرک صور توں کے رمگوں کواحساساور جذبے کی علامتیں بنادیتے ہں۔ ہے دیو ( ہار ہویں صدی) کی تخلیق، گیتا گوبند، ہا گیتا گوندم ، کے منقش ننخوں کے رنگ بھی توجہ طلب ہیں ، تصویروں اور رنگوں کو دیکھ کر اندازہ ہو تاہے کہ پنوں پر نقش کری ادر رنگ آمیزی کی روایات کتنی قدیم ہوں گی کہ ایسے رنگین پیکر ابھرے ہیں۔ فذکاروں کی تخلیقی صلاحیتوں اور ان کی شخیل نگاری نے اس فن میں جد تمیں بھی پیدا کی ہں اور روایات کی نئی تشکیل بھی کی ہے۔ گیتا گوبند کر شن کا نغیہ ہے جس نے اپنی سحر انگیز کیفیتوں سے ہندوستانی فنون کوشدت سے متاثر کیا ہے،اس کاموضوع مختلف علاقوں کے فنکاروں کو بھی عزیزرہاہے،اڑیہ اسٹیٹ میوزیم میں میں نے جو نسخہ دیکھاوہ اپنی جمالیاتی خصوصیات کے پیش نظر بہت اہم ہے۔ایک بڑی بنیادی خصوصیت پیکر وں اور رنگوں کا تحرک ہے۔ لکیروں، خاکوں ادر ر گلوں کی وحدت ہے تح کس کی توانا کی پیدا ہو گی ہے۔ جنگوں کے مناظر ہوںیاراد ھاادر کر شن کے ملاپ کے مناظر ، جانور وں، در ختوں، پھولوں اور تالاب کے پیکر ہوں ماجمنا کے کنارے گائے اور در ختوں پر چڑھتے ہوئے بندروں کی تصویریں، تح ک اور تح ک کی توانا کی کا جمالیاتی احساس ملنے لگنے۔ تالاب میں محلتے ہوئے کول کا جمالیاتی احساس جس طرح پیدا کیا گیاہے اس کی مثال آسانی سے نہیں ملے گی، اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ فزکاروں اور فطرت کے پیکروں اور رنگوں کارشتہ کتنا گہر ااور تہہ دار تھا،اس ستاویز میں فطرت کے تعلق سے نئی تخلیق کا عمل ہر جگہ توجہ طلب بنیآ ے۔ دو جمالیاتی جبتوں میں عموماً بات کہہ دی گئی ہے۔ جیوٹے سے کینوی (Palm Leaves) میں کہانیوں کامنظری بیان ہندوستانی جمالیات کی تاریخ میں ایک امیازی نشان بن جاتا ہے۔ اگر ہوں پر لکھی ہوئی نظم نہ بڑھی جائے تو یہ رنگین نصو بریں نظم بن جاتی ہیں اور جمالیاتی آسودگی

۔ ی ہیں۔ پتوں پر منقش تصویر یں جہال میتھ (Myth) روایت اور رسم ورواج کے تیک بیدار کرتی ہیں وہاں اسلوب بھنیک، مو تف اور رگو کوں کے وزیارانہ انتخاب اور استعال ہے بھی آشا کرتی ہیں وکن میں بیانیہ مصوری (Narrative Paintings) کی روایت بہت قدیم ہے۔ زیدا (Krishna) اور کر شا( Krishna) تدیوں کے کنارے قدیم آبادی نے مصوری کی جوروایت قائم کی اس کاسفر صدیوں تک جاری رہا ہے، قصوں کہانیوں کو مصوری میں بیان کیا جا تارہ ہے۔ ابھی حال میں تانگانہ بیانیہ مصوری کے جو نمو نے دریافت ہوئے ہیں ان سے اندازہ ہو تا ہے کہ وکن میں یہ روایات کتنی قدیم رہی ہیں، رگوں کا غیر معمول احساس توجہ طلب بن گیا ہے۔ مقامی صور تی تیز تررگوں کے ساتھ نمایاں ہیں قلم کاری اور طوبار اور دیوار کا تعلق بہت پرانا ہے۔ دکن میں طوبار (Scroll) کو منقش کرنے کا جمالیا تی ذوق رہا ہے۔ سوالیویں صدی کی دیوار کی تصویروں کے بیجھے ان روایات کو محسوس کیا جا سکتا ہے۔ روایتی تصویری اظہار کا سلسلہ صدیوں قائم رہا، قدیم بدھ اور جین آرٹ میں اے بوی ابھیت حاصل ہوئی، برہمنوں نے بھی اس فن کی ترقی میں حصہ لیا ہے۔ ہت چر (Pata Chitras) اور یام ہے۔ (Yamapat) وغیر ہاک فنے کام رہا ہوئی میں دیا ہے۔ ہت کی اسے بوی ان میں کے نام رہے ہیں۔



کا گلزامصوری مختلف رنگوں کے حسن کی وحدت کرشن موضوع ہیں (چنڈی گڑھ میوزیم)

نہ ہی اور جہوری اور سیکولر موضوعات کو منتب کیا گیااور انہیں مختلف قصوں کہانیوں میں مختلف پیکر وں اور رکھوں سے اجاگر کیا گیا۔ بہار ، داجستمان ، شمجرات اور بنگال میں یام ہت اور بت پر کی دولیات لمتی ہیں اساطیری قصویروں کو رکھوں میں چیش کرنے کی ایک داستان مختلف ادوار میں موجود رہی ہے۔ بیانیور تکمین تصویریں کپڑوں پر بھی بنائی جانے لگیں بدھ تا نتر اور جین تا نتر کے موضوعات خاص طور پر نقش ہونے گئے ، زندگی ، چکر حیات وموت ، جنت اور جہنم ، محنت اور جہنم ، محنت اور حبید اور قربانی اور دوسرے کئی موضوعات طویلہ اور کپڑوں پر طبح ہیں۔ پر انوں کی کہانیاں بھی مختلف پیکر وں اور رکھوں میں اجاکر ہونے لگیں۔ طویلہ وں اور کپڑوں پر جور تکمین تصویریں بنی ہیں وہ افتی (Horizontal) بھی ہیں اور عود کی (Vertical) بھی لیک ہی مختلف بیک میں عمود کی تعلق ہیں۔ مود کی طویلہ وں اور کپڑوں پر مانوں کہائی اوپر سے نیچ کی جانب آتی ہے اور اپنچ مختلف ہی ہیں۔ معود کی طویلہ وں میں نمود کی تعلق میں اجاکر ہوئے تک مواد و حصوں میں تقسیم ہیں ، جہاں قصد یا واقعہ زکتا ہے دوال کو کو در خت بنادیا جاتا ہے۔ مختلف علاقوں کے ہو نکاروں نے اپنی روایات کو ختو کرتے ہوئے اس بات کاخیال رکھا ہے کہ عوامی وہ کپٹی قائم رہے ، واقعات کا انتخاب کرتے ہوئے ایمارے ہیں، طوبادوں میں تصویریں کو خصوصیت کو چیش نظر رکھا ہے ، اپنے دیو تاؤں کے نقش ان کے مخصوص رگوں کے مرکزی رکھ میں کہوں نے اپنی دول کے برائی اور مہابھارے کہوں کے آئیک میں مرخ رگھ میں ابھرا ہے ایکی تمام تصویروں کے چیکر وں کے آئیک میں رگوں نے نمایاں حصہ لیا ہے۔ رایائی اور مہابھارت کے واقعات کے شامل ہوئے تیں گوں کے تحرک کی انہیت بڑھ گئے ہے۔

جس کی کوئی صورت (Form) نہیں ہے عابدا ہے اپنے خیال اور تصور سے صورت دے سکتا ہے، یہ صورت آہتہ آہتہ الوہی خصوصیتوں کے ساتھ ذہن پر نقش ہو جاتی ہے اور عابدایے تصور کے مطابق ان کی تصویر بنادیتا ہے۔اس قدیم عقیدے نے د هیان (Dhyan) کو بردی اہمیت دی اور یہ بتایا کہ ہر محف کا بناتصور اور خیال ہو سکتا ہے لہذا صورت ،ای خیال کے مطابق جنم لیتی ہے۔ صور توں کے اختلا فات کی وجہ یہی ہے کہ مختف د ھیانی مختف انداز ہے کسی دیوی یادیو تاکی صورت کے متعلق سوچتے ہیں ایک شخص اپنے د ھیان کے مطابق فار میاصورت کی تخلیق کر تاہے ا یک بی د بوی یا ایک بی د یوتا کی مختلف صور تیں ای وجہ ہے وجود میں آئیں۔ الوبی خصوصیات کے تعلق سے بھی احساسات مختلف رہے، د هیانی، صرف فارم ماصورت ہی خلق نہیں کر تابلکہ رنگوں کا انتخاب بھی کر تا ہے۔ دیوی دیو تاؤں کے اپنے بنیادی رنگ پیکروں کااحساس دیتے ہیں ۔ بہاڑی مصوری میں دیوی کے جانے کتنے رنگ ملتے ہیں اور یہ دھیان منتر کا کرشمہ ہے جو ذہن کو کسی خاص رنگ کی جانب لے جاتا ہے اور جھی عبادت کے بول اور اشلوک ہے رنگ پیدا کر تاہے ، مجھی آواز ہے رنگ خلق کر تاہے ادر مجھی عبادت کے لمحوں کے نفیے کے آ ہنگ ہے رنگ کا شعور عطاكر ديتاہے، رفتہ رفتہ مخلف دیویوں دیو تاؤں كی تخلیق كے ليے مختلف دھيان منتر وجود ميں آگئے۔ پہاڑی مصوري ميں دیوی، یاعظیم مال کے سات ر تک بہت نمایاں میں دیوی کے عمل میں تصور کے مطابق خاکہ امجر تاہے اور ان کی شخصیت کے مطابق رنگ جنم لیتاہے عظیم مال کارنگ اس دیوی کے رنگ ہے مخلف ہے جو صرف کس کے گھر کا تحفظ کر کے اس گھر کوخوشیاں عطا کرتی ہیں۔ منج سے شب تک کے رنگ دیوی کے مخلف پیکروں میں شامل ہیں۔ صبح کاذب کارنگ اپناجلوور کھتاہے دیوی اس رنگ میں بھی آتی ہے جب روشنی تھیلتی ہے ادر صبح اور دوبہر کے در میان کارنگ انجر تا ہے تو دیوی کارنگ بی دوسر ابو جاتا ہے ،ای طرح دیوی دوپہر ،سہ پہر ،شام اور رات کے را تھوں نظر آتی ہیں۔ مخلف او قات کی دیویوں کے رکلوں میں تخیل اور تخلیق تخیل کر شے غیر معمولی نوعیت کے ہیں 'شکق'، تخلیق، توانائی کارنگ بھیر دیتی ہے کہ جن سے پرش (Pursh)اور یراکرتی(Prakriti) میں زبر دست تح سک پیدا ہو جاتا ہے۔ اس طرح مہالکشی ، مہیشوری اور مہاسر سوتی کے اپنے اپنے ریگ ہیں اور ہر ریگ ایک نغمہ ،ایک کہانی ہے سحر انگیز فسانہ ہے! ہر دیوی کااپنا جال ہے ،اپناجلوہ ہے، اکٹھی نوجوان ہیں رخسار صدور جہ پرکشش، لب سرخ ہیں اور ابر و کمان کی مانند ہیں، زبورات بہنے ہوئی ہیں، گول مٹول خوبصورت چہرہ اینے دکش بالوں کے ساتھ نظر آتا ہے۔ سنبرے رنگ کے پیکر میں جو کنول کے

خوبصورت تخت پر جلوہ گر ہیں جب دودھ کے سمندر سے باہر آئیں تو سارے دیو تاان کے جمال کود کھے کر جیرت زدورہ مکے اور لگے بے اختیار رقص کرنے اوہ نہاکر آئیں تو وشنو کے وجود میں جذب ہو گئیں اور اپنے وجود کارنگ لیے وشنو کے وجود کے رنگوں میں شامل ہو گئیں!

و شنو ہر عبد میں، عبد کارنگ لیے آتے ہیں تو کھی بھی اپنے جمال کے ساتھ ان کے قریب ہوتی ہیں دوماں بھی ہیں عابدہ بھی، محبوب بھی ہیں اور عاشق بھی!اس طرح وہ گیار گلوں کو لیے ہوتی ہیں۔ وہ قربانی، شہرت، عظمت، خو شحالی سب کی علامت ہیں ہو دوں کے اندر بھی رہتی ہیں اور دھر تی کے بنچے بھی، کھیتوں اور جنگلوں میں بھی ہیں اور نیک کروار لوگوں کی فطرت میں بھی، چاول اور گیہوں کے دانوں میں مہیپ کر سرتمی لٹاتی رہتی ہیں، زر خیزی کی علامت ہیں کول کے خوبصورت تخت پر جیٹی رہتی ہیں ان میں تمام دیویوں کے جلوؤں کے رنگ شامل ہیں، عوامی ذہن نے انہیں غالبًا سب سے پہلے کھیتوں میں محسوس کیا تھا، آج بھی یہ عقیدہ ہے کہ وہ اناح کی دیوی ہیں کھیتوں اور کھلیانوں میں ان کارنگ گندی ہے اور ان کا مرحد علی اور کی عبر حت "د صنیا مالی "کی صورت میں ہوتی ہے جو اناح کے دجو داور تخلیق کی ذمہ دار ہیں۔ کھیتوں کے قریب ان کے اپنے مندر ہیں، ناج کی گٹائی کے وقت ان کی عبادت ضروری ہے، در ویدی ماں عمو فا محبوب شوہر ارجن کے ساتھ نظر آتی ہیں اور ان کا خیادی رنگ سرخ ہے۔

ابادارہ (Inmavaru) دیو گ کا کات کے تمام رکھوں کا سر چشمہ ہیں یہ وہی ہیں جنہوں نے تمن انقرے دیئے تھے ،ایک خراب ہو گیا، دوسرے میں ہوا بھر گنادر تیسرے سے تمن دیو تاؤں برہا، وشنو اور شیو نے جنم لیا۔ برہا کی پرورش ہلدی اور اس کے رس سے کی، وشنو کی پرورش ہلدی اور اس کے رس سے کی، وشنو کی پرورش کمین سے اور شیو کو اپناو دوھ پانیا تین خوبصورت شہر بسائے جن کے کرد دیواریں سونے اور کانسی کے رنگ (Redish Brown) کی تمیں۔ شہر کے سیکر دن دوروازے تھے ان میں کمہار، تجام اورد ھولی رہتے تھے۔

پولرائما (Poter Amma) کھیتوں کی دیوی ہیں جو آج بھی آند ھر اپر دلیش میں مقبول ہیں،اتاج کو پتالہو بخشق ہیں لبذاان کا بنیاد ی رنگ سرخ ہے!

سورج کا حتی تصور نغیر معمولی رہا ہے وہ جو دن کا پہلا خوبصورت در خت ہے الو ہیت کاسر چشمہ ہے۔ ماضی ، حال اور مستقبل میں تواز ن قائم
کے ہوئے ہے جو آئر دے در ہدان اوستقبل کو متح کے کر تاہے جس کی کرنوں اور شعاعوں سے زندگی قائم ہے ، جو جسم اور روح کی علامت ہے ،سات
گھوڑوں پر سوار ہے جو ذائرت و دائش کامر کڑ ہے اس کی آئموں کارنگ شہد کارنگ ہدکارگ ہے۔ اس کا چرہ گہر اسر خ ہے ،کا نتات کے تمام رنگ اس کی دین ہیں۔ گیار میں من رائی کی منز ، ہے اس کی خصوصیات روش ہو جاتی ہیں اور فرد پر رحمتوں کی بارش ہونے لگتی ہے۔

مندروں کی دیواروں کو سجانے اور پیکروں اور رمحوں سے پر کشش بنانے کی قدیم روایت قلم کاری (Kalam kari) آج بھی زندہ ہے۔
میمل پٹنم کی قلم کاری کا نیامنفر داسلوب رہا ہے۔ مر نقش رکھوں (Vibrant Colours) کو لیے ہوئے اساطیری اور فد ہجی واقعات و کروار اپنے جلووں کو نمایاں کرتے ہیں ، فذکاروں نے فطرت کے حسن و جمال اور احساس جمالی میں ایک معتی خیز رشتہ قائم کر دیا تھا، اس عوامی فن میں ور خت پورے ، پھول، سورج ، چاند ، بادل وغیر و بنیادی پیکر ہے رہے ہیں ، وھرتی کی خوشبو مختلف اساطیری ، رواجی اور فد ہجی کر داروں میں پھیلی رہی ہے۔ ،
سبزیوں سے مختلف قتم کے رنگ بنائے جاتے اور مر نقش مرخ ، سیاہ اور سبزروں سے نقسویروں کو پر کشش بنانے کی کوشش کی جاتی ، چھلی پٹنم کی قلم

کاری کااسلوب سری کلاہاتی (Sri kalahasti) کی قلم کاری کے اسلوب سے مختلف رہا ہے۔ سری کلاہاتی اسلوب میں علامتوں کی اہمیت زیادہ رہی ہے۔ موضوعات کے استخال ہے۔ موضوعات کے استخال کے استخال استخال استخال کے دیار رزمیہ قصوں کہ بنی کی جائے۔ زیادہ ملتا ہے ،اس اسلوب کا نقاضا رہا ہے کہ پیش (Panels) اور کینوس کھیلے ہوئے ہوں تاکہ علامتوں کے ذریعہ واقعات کی تفسیل پیش کی جا کے اسری کلاہاتی کے ذیکاروں نے کیڑوں پراپنے فن کا مظاہرہ زیادہ بہتر کیا ہے اس لیے کہ کیڑے موضوعات وواقعات کے تعلق سے زیادہ بہتر پینل، اور کینوس عاری کی تعلق سے زیادہ بہتر کیا ہے اس کے کہ کیڑے موضوعات وواقعات کے تعلق سے زیادہ بہتر پینل، اور ان کے کرداروں کو اور کینوس عاصلی علاقوں کے موضوعات زیادہ اہمیت رکھتے ہیں، لوک کبانیوں اور ان کے کرداروں کو جیکر وں اور رکھوں میں ملتے ہیں، آبی پر ندوں کو جیش کرتے ہوئے وہ کاروں نے اپنی ذات کا اظہار شدت سے کیا ہے پر ندے اکثر ذات کے چیکر بن گئے ہیں۔



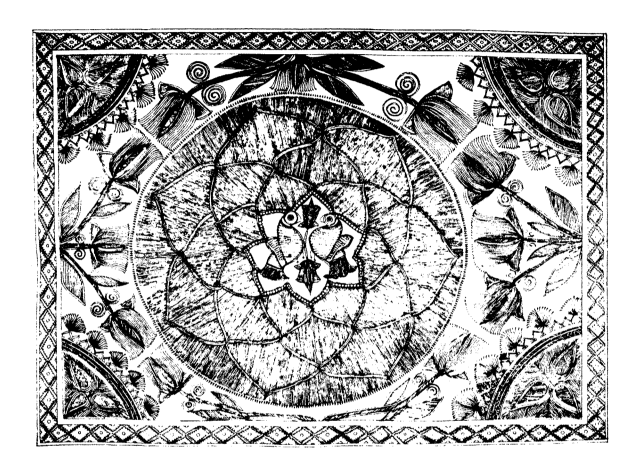
اللہ سورا بھی (Surabhi) گائے، خو شبوؤں سے بھری ہوئی! مکال (Space) کی مال! رنگ زرد

اس پر شیواور پاروتی سواری کرتے ہیں تھن کے نیچے شیو کالنگم کہ جسے عابد دود ھاور مکھن سے دھوتے ہیں پھر ان پر پھول چڑھاتے ہیں۔ حاشیوں پر طوطے ۔ محبت کی متحرک علامتیں! مدھونی تصویر کاری کاایک ٹاہکار کہ جس میں متھلامصوری کی کئی جمالیاتی خصوصیات ایک جگہ جمع ہوگئی ہیں۔ کپڑوں پر تصویریں بنانے سے قبل کافی محنت در کار تھی عمو آ کپڑوں کو دودھ اور مپینکری سے دھویا جا تا، رنگوں کی تیاری میں بھی بہت محنت کی جاتی مثلاً سیاہ رنگ کے لیے لوے پر چڑہ ہوئے زنگ (Rust) اور مپینکری کی مدد لی جاتی ، ترویتی ، تا نجور اور مچھلی پیٹم کی قلم کاری کے قدیم نمونے رنگوں کے تیس عوامی بیداری کامین ثبوت ہیں۔

مد حوبی اور معمیلای قدیم تقویر کاری بھی توجہ طلب ہے۔ یہ بھی عوامی فن ہے اس کی روایات بھی قدیم ہیں تقویروں ہیں رگوں کی وجہ ہیں۔ توانائی اور تابنائی پیدا ہوئی ہے۔ مدھونی آرٹ میں قدیم ترین قصوں اور کہانیوں کے واقعات ملتے ہیں موضوعات علامتوں میں جلوہ کر ہوئے ہیں۔ اساطیر می اور معنوی واقعات و کر دار اہمیت رکھتے ہیں ان کی وجہ ہے اس فن کار شتہ تو می تدن سے قائم ہو جاتا ہے۔ معمولی قتم کے ہرش تیار کیے جاتے اور مٹی کی مجی دیواروں پر تصویر ہیں بناکر ان ہیں رنگ بھرے جاتے ، عوامی فن کا حقیقت پیندانہ ربخان پیکر وں اور ان کے عمل میں نمایاں ہے۔ انسان ، پیڑیو دے اور جانورائی حقیقی صور توں میں ملتے ہیں رقص ایک بنیادی موضوع ہے۔ عوامی ذبن نے جس کے تحریک کو بیش کیا گیا ہے۔ عموابود سے اور در خت بھی رقص کی کیفیت میں نظر آتے ہیں کول منڈل کی صورت ماتا ہے۔ عندان اور آفا ہدونوں کی علا مت بن جاتا ہے۔ کول کی تصویر میں دو آنکھیں بنادی جاتی ہیں اور آفا ہداور انسان دونوں کے تا ثرات پیدا کر دیے جاتے ہیں ، رنگوں میں سرخ ، زر در دسیاہ اور صفید بنیادی رنگ ہیں متحسیلا کی عوامی تصویر نگاری میں لڑکیوں اور عور توں کا بڑا حمد رہا ہے۔ بیپن دے جاتے ہیں ، رنگوں میں سرخ ، زر در دسیاہ اور صفید بنیادی رنگ ہیں متحسیلا کی عوامی تصویر نگاری میں لڑکیوں اور عور توں کا بڑا حمد رہا ہے۔ بیپن سے بی لڑکیوں کی تربیت ہیں حمد لیا جاتا ہے تاکہ دو فنکاری کے بہتر نمونے پیش کر سیس

'کو بہر '(شب عروی کا کمرہ)ایک بنیادی موضوع ہے، پہلی نظر میں اس بات کی پیجان ہو جاتی ہے کہ تائتر کی علامتوں کو اس موضوع کے اظہار کے لیے ضروری سمجھا گیا ہے۔ لئکم مر گزی علامت ہے جو یونی کے دائرہ حسن میں جذب ہے یونی کے گھلا ہوا کنول عام علامت ہے 'کو ہبر کی تصویریں، تسلسل، تخلیق اور حسن تخلیق کو پیش کرتی ہیں،ایک دیواری تصدیروں کی خوبصورتی اپنی مثال آپ ہے۔ ہر کھر کی دیوار، زندگی اور شخلیق حسن اور لذت کے تعلق سے سر موشیاں کرتی ہے،دنیا کے آرٹ کی تاریخ میں کہیں ایک مثال نہیں ملتی۔

لڑکیاں 'کوہبر' کی جو تصویر یں بناتی ہیں نہیں عمو ماان لڑکوں کو پیش کیا جاتا ہے جن ہے دشتہ قائم کرنے کی خواہش ہوتی ہے۔ یہ تصویر یں در اصل شادی کی تجویزی ہوتی ہیں جب شادی طے ہو جاتی ہے تو کوہبر سجایا جاتا ہے شب عروی کے لیے جس کرے کو منتب کیا جاتا ہے است تصویروں سے نکھار دیا جاتا ہے۔ شیوہ پادرتی، رادھااور کرشن کے علاوہ دیوی دیو تاؤں کے الیے پیکر بھی ملتے ہیں جو حفاظت اور تحفظ کے احساس کو بڑھاتے ہیں، شیو اور درگامر کڑی بیکر ہیں جو مر د اور عورت کے وجود کی وصدت کے تیک بیدار کرتے ہیں، ابدی نسوانی توانائی کے تاثر کو عموما گھومتے ہوئے چھے زاویوں میں چش کیا جاتا ہے ، کا کات کے ابدی کھیل، لیلا کے مناظر کو کپڑوں اور دیواروں پر طرح طرح طرح سے ابھارا جاتا ہے۔ عوای ذہن نے اس عظیم التباس کے حسن و جمال کو نسبتا ایک اعلیٰ ترین سطح پر محسوس کیا تھا جہاں شیوکی شکتی کی جمالیاتی و صدت عظیم ترد صدت کا نمونہ ہوت کے ساتھ علامتوں کی صور تمل بھی تبدیل ہوتی رہتی ہیں۔



میتھلامصوری میں تجریدیت کا جمال! طوطے --- 'کام'کی علامتیں! "طوطاارین" تخلیق کے دیو تاکا عمل! (Aripan)

تانتر آرٹ نے سیس ہے آ گے بڑھ کر روحانی ارتقاء کی جانب اشارہ کیا ہے۔ مدھو بی مصوری مین طوطاار بن کے علاوہ ہاتھی اربن (اندراکے تئیں عقیدت کا ظہار) کنول اربن (وشنو،کام دیو، کنول) جنسی توانائی کا نقش،کالی اربن (شکتی کے تئیں عقیدت کا ظہاریا اور عقیدت کا اظہاریا اور دسرے البرلے جانے والی توانائی کا نقش، برہمار بن (خالق کا کتات کے تئیں عقیدت کا اظہاریا اور دسرے اربن (Aripanas) ملتے ہیں جو تجریدیت کا حسن لیے ہوئے ہیں۔

کر شن بھگتی کی وجہ سے شیو کی جگہ کر شن نے لے لی اور در گاکی جگہ راد ھانے۔ لئکم کر شن کی بنسری میں تبدیل ہو گیا!

مرحوبی اور متحولا کے فنون بنیادی طور پر کسانوں اور ان کے گھروں کے فنون ہوتے ہیں کسان مرد اور عور تیں اپنی تصویروں کے لیے عام رنگوں کا جتاب کرتی تھیں سیاہ، سرخ اور زردر گوں کے بنانے کے اپنے طریقے تھے۔ کالک سے سیاہ، سرخ مٹی سے سرخ اور گہرے بیازی پھولوں سے زردرنگ بناتے رنگوں کی تیاری بیں دودھ کا استعال کرتے ، رفتہ رفتہ مختلف قتم کے پھولوں اور سبزیوں اور نیل (Indigo) نیلے رنگ کے لیے ) سکھیا (Arsenic) (زردرنگ کے لیے ) اور صندل کی لکڑیوں (نارنجی رنگ کے لیے ) سے مددلی جانے گئی شیو اور کرش کے لیے نیلے رنگ کو منتخب کیا جاتا ہے ، کالی کے لیے سیاہ، شیوسر ٹرنگ بیل بیش کیے جاتے ہیں۔

عوای رقص ہیں رعگوں کی بری اہمیت رہی ہے۔ نقلی چروں اور مصنوعی صور توں کے لیے رعگوں کو ہمیشہ اہمیت دی گئی ہے۔ 'کھا کلی ہیں آئ جمی مصنوعی چروں اور ان کے رعگوں کو نمایاں حیثیت حاصل ہے۔ کھا کلی تمثیل ہے کہ جس کی روایت جانے کب ہے قائم ہے رنگ بر نگے کیڑوں کا انتخاب کیا جاتا ہے اور چروں پر مختلف قتم کے رعگوں کو ابھارا جاتا ہے۔ اس رقص میں نرت (Nritta) یعنی اظہاری رقص اور تابید (Natya) یعنی نزت اور نرتید کی وصدت کے ساتھ ڈر امائی رقص تیوں ابھیئے (Abbinaya) کے ذریعہ سامنے آتے ہیں اور ابھیئے مختلف قتم کے رحگوں کو لیے واقعات و تاثرات کے رعگوں کو بھیر تا رہتا ہے۔ جسم اور چرے کے معنی نیز اشارے زبان بن جاتے ہیں۔ رقاص رعگوں کا پیکر ہوتا ہے ہاتھوں، آبھوں رعگوں کا پیکر ہوتا ہے ہی موس نول کا پیکر ہوتا ہے ہاتھوں، آبھوں آبھوں انگھوں، ابروی ، ہو نؤں اور پاؤں ہے اس کے اشارے زبان بن جاتے ہیں۔ وقاص رحگوں کا پیکر ہوتا ہے ہاتھوں آبھوں انگھوں، ابروی ہو نئوں اور پاؤں ہے اس کے اشارے رحگوں کی بائند بھرنے ہیں۔ میک اپ کا خاص خیال رکھا جاتا ہے لبذا ان کی مختلف قسمیں ہیں۔ کن اور پاؤں ہے اس کی اسلامی کی کہ اور ہیاد کی واند ہو کہ کی اور بیاد مردہ خیالات کی۔ رحگوں کے پیش نظر جو میک اپ ہوتا ہوتا ہی کی عنویت بھی توجہ طلب ہے مثلاً آبردہ امید ، خواہش اور تمنا کی اور سیاہ مردہ خیالات کی۔ رحگوں کے پیش نظر جو میک اپ ہوتا ہوتا ہی کی مونو بی بی ہو مردہ والی کی دور بیادری کو نمایاں کرتے ہیں ای طرح کئی (Katti) میں دہ رنگ جی بیں اور میکیو (Minukku) باعزت اور پرد قار افتاض کے لیے۔

ان سے کلا سیکی اور عوامی رقص سے رنگوں کی اہمیت کا اندازہ ہو تاہے۔ ہندوستان کے ہمہ گیر نظام جمال میں خاکوں اور رنگوں کی جو دنیا ہے وہ دنیا کی تاریخ میں منفر دحیثیت رکھتی ہے!!

## پھول اور پتوں کا جمال!



●'' کے سنگی ستونوں'' کے سامنے جانوروں کی قربانی کے بعد سرخ لہو کا مظاہرہ ہو باناگ دیو تاؤں اور ناگن دیویوں کے قریب مختلف رنگوں اور مختلف بھولوں کے بھیرنے کاعمل، رنگوں اور خوشبوؤں سے عوامی ذہن کی وابسٹی کا پیتہ چاتا ہے۔ بھولوں اور بتوں ادر عبادت کا تعلق بہت ہی قدیم ہے۔ قدیم تہذیب و تدن میں احساس جمال کا ظہار پھولوں اور بتوں کے انتخاب کے ذریعیہ بھی ہوا ہے۔ بھول اور بیتے احساس جمال کے پیکر میں ان کے انتخاب اور ان کی سجاوے میں تخلیقی ذہن کا عمل شامل رہا ہے۔ تخیل اور قیفعاس (Phantasy) کے تحریک نے ہمیشہ نمایاں حصہ لیا ہے \_ پھول اور تے داخلی تبذیب کے اشارے ہیں ان سے تخیل کے رنگ متحرک ہوئے ہیں پھھ اس طور پر کہ جن باتوں میں کوئی سچائی نہ تھی جن باتوں کا کوئی وجود نہ تھااور جن باتوں کے وجود میں آنے کا کوئی امکان نہ تھاانہیں خارج اور باطن کے رنگوں کی وحدت کے ساتھ نمایاں کردیا۔ دیوی د یو تاؤں کے سامنے خوبصورت اور پیندیدہ پھولوں کو پیش کرنے کا عمل، نفیاتی عمل ہے کہ جس سے دور شتہ اور تعلق وجود میں آ جاتا ہے کہ جس کا کو کی وجود ہی نہیں ہوتا، یہ آرز دُن اور تمناوُن اور خوابوں کی علامت بن جاتے ہیں کمی پھول میں کو کی جذبہ پھوٹ پڑتا ہے اور وہ اپنی ایک صورت اختیار کرلیتا ہے۔ کوئی بھول ایک نے رشیتے کی بنیاد ڈال دیتا ہے ، کی بھول مل کر ایک نئی جمالیاتی دصدت بن جاتے ہیں بھولوں کو پیش کرتے ہوئے ا مانک" و ژن"میں کشادگی پیدا ہونے لگتی ہے، تج بے احساس جمال کے ساتھ جانے کتنے پیکروں میں ڈھلنے لگتے ہیں اوران کی کئی نئی تنظیمیں سائنے۔ آجاتی میں جوابی معنویت کو مخلف انداز ہے محسوس بنادی میں ،رسومات (Rituals) ہے قبل پھولوں اور بچوں کے انتخاب اور پیشکش میں ذہنی عمل، وجدانی کیفیت و حرکت، تخلیقی فکراور خود کاراور خود آموز عمل کیا ہمیت کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔''مسائل حل ہو جائیں'' یہ بنیادی آرزو تھی کہ جس ہے وجدان میں حرکت پیداہوتی تھی اور ذہن کا نفیاتی عمل ایک جمالیاتی رشتہ قائم کرلیتاتھا،اس عمل کے دو نفیاتی مظاہر ہیں ادراک، فہم اور سمجھ (Comprehension) اور پختہ ارادہ اور عزم کی پختگی (Will Power) جمالیاتی نقطہ نگاہ سے بیہ بات بہت اہم ہے کہ اس عمل میں "ادراک و فہم" یا پھر،افادیت کے پیش نظر ذہنی کیفیت ادر جمالیاتی حبیت سب شامل ہے۔ یہی دجہ ہے کہ یہ عمل ہمیشہ جمالیاتی انبساط ادر جمالیاتی مرتمی عطاکر تارہتاہے۔

عبادت کرنے والوں نے مختلف قتم کے رکھوں اور مختلف اقسام کے پھولوں اور پتوں کو ہمیشہ بیند کیا ہے۔ یہ احساس بہت قدیم ہے کہ دیوی دیو تاخوبصورت خو شبود ارپھولوں اور پتوں پتوں اور مختلف اقسام کے رکھوں کو بے صد پیند کرتے ہیں اس کا اظہار بہت بعد بھوت گیتا ہیں ہوا ہے کر شن کہتے ہیں جو عابد نہایت احر ام کے ساتھ پھولوں اور پتوں کو لے کر میری عبادت کرتے ہیں پیند کر تاہوں، بھوت کے مطابق کر شن ایک بار متحمر الیس پھول فرو خت کرنے والے ایک مجمل کے گھر اچانک آگئے تو گل فروش نے انہیں بہت سے پھول پیش کیے اور انہوں نے اسے بے صد بیند کیا۔ پر انی کہانیوں اور قصوں میں کئی دیو تا طبتے ہیں کہ جن کی عبادت پھولوں اور پتوں کے ساتھ ہوتی ہے ان میں من متھ (Manmatha) دیو تا بھی ہیں کہ جنہیں رنگ پر نئے پھول پند ہیں اور ان کے پر ستش کرنے والے جب ان کے پاس جاتے ہیں تو خوبصور ت

ہے۔ اہیں کہیں تویہ ہدایتی ملی ہیں کہ اس قتم کے پھولوں کا تخاب کرناچاہئے، معبود کی مبادت کے لیے کن پھولوں کو منتخب کیاجائے اور وہ کون سے پھول میں جنہیں معبود حقیق پند نہیں کرتا۔ سنسکرت تمل اور ملیالم اد جیات میں جانے کتنے پھولوں اور پتیوں کاذکر ملتاہے کہ جن کا تعلق عبادت ہے۔

فدیم ہند دستان میں مختلف قبیلوں نے دیوی دیو تاؤں کے لیے پھولوں کے بودے لگائے ہیں، اجہا کی طور پر عبادت کے چھوٹے باغ بنائے بات سے اور ان فی دیلے بھال کی باتی تھی اجہا کی طور پر عبادت اور پھولوں کو نوڑ نے کے لیے پاکیزگی سب سے بری ہدایت تھی پھے جنگلی پھول صونے عبادت کے لیے باکیزگی سب سے بری ہدایت تھی پھے جنگلی پھول صونے عبادت کے لیے بخت وص سے انہیں کس اور مقصد سے توڑتا گناہ سمجھا جاتا تھا۔ پخ راتر آگم (Pancharatra Agama) میں توضیح کی عبادت کے پیولوں کو الگ کر دیا گیا ہے۔ رفتہ رفتہ مختلف او قات کی عبادت کے لیے خاص پھولوں کی نشاندہ کی کر دی گئی مثلاً اور پھول جو دو پہر تک کھلتے ہیں انہیں شام کی عبادت کے لیے جمع کیے جا سکتے ہیں اور وہ پھول جو دو پہر تک کھلتے ہیں انہیں شام کی عبادت کے لیے جمع کیے جا سکتے ہیں اور وہ پھول جو دو پہر تک کھلتے ہیں انہیں شام کی عبادت کے لیے جمع کے جا سکتے ہیں اور وہ پھول جو دو پہر تک کھلتے ہیں انہیں شام کی عبادت کے لیے جمع کے جا سکتے ہیں اور چھول جو دو پہر تک کھلتے ہیں انہیں شام کی عبادت کے لیے جمع کے جا سکتے ہیں اور چھول جو دو پہر تک کھلتے ہیں انہیں شام کی عبادت کے لیے جا سکتے ہیں ، عبادت کے لیے عوالوں کو پسند کیا تھا جو آئ ہیں ، عبادت کے لیے عوالی : بمن نے اپنے احساس جمال کے مطابق کدم "بین ناگ "ناگ لنگا، یا سمین ، چپا ، کار ویرا جیسے پھولوں کو پسند کیا تھا جو آئ

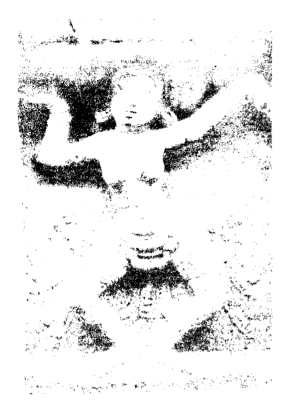
عوای اساس و شعور نے بھولوں اور بود وں کی خو شبوؤں اور ان کے رنگوں ادر پیکروں ہے گہری دلچیں کااظہار کر کے اپنے امساس جمال کو ہمیٹ نمایاںاور طاہر کیا ہے۔ ہند و سمانی طور میں پھولوںاور یودوں کی بڑی اہمیت رہی ہے۔ کول ہمیشہ ایک پسندیدہ پھول رہاہے۔ جور فتہ رفتہ انتہائی معنی خیز علامت بن گیاہے۔ اس کی کئی جہتیں نمایاں ہوئی ہیں۔ بدھ اور ککشمی کنول ہے وابستہ ہیں۔ بدھ از م نے تواس کوا یک انتہائی معنی خیز استعارہ بنادیا ہے۔ عوامی قصور کہانید ساور گیتوں میں کنول ہمیشہ اہم رہا ہے۔ دیویوں کے ساتھ مچھولوں اور ڈالیوں کا تصور وابستہ رہا ہے۔ وشنو بران (Vishna Puran) میں ندر اور کر شن کے تصادم کی جو دلچسپ کہانی ملتی ہے اس میں خوبصورت سحر انگیز پھولوں ہے لدے ہوئے در خت ، باری جات (Parijata) کوم کزی حثیت ماصل ہے۔ کر شنایی رفیقہ حیات ست بھاما کے ساتھ اندر کی جنت میں آتے ہیں ست بھاما جا ہی ہیں کہ جنت کے باغ میں لگاہوا دلفریب در خت جو بھولوں اور تجلوں ہے لداہوا ہے انہیں حاصل ہو جائے یہ در خت انہیں اپنی سحر انگیز کیفیتوں ہے متاتر ۔ تاہے۔ بھولوں کا حریہ ہے کہ کوئی عورت انہیں اپنے بالوں میں سجالے تواہے اپنے شوہر کی محبت ہمیشہ حاصل رہے گی اور تھلوں کا جاد ویہ ب کہ انہیں کھالیا جائے تواہیے وجود کی تمام بچھلی کہانیاں یاد آ جائیں۔ان کی گزارش پر کرشن،''پاری جات'' کو جڑے اکھاڑ لیتے ہیں اور اس کے ساتھ ہنا ندر کی بنت میں ہکیل ہی آ جاتی ہے۔ اندرا پی تمام تو تیں صرف کردیتا ہے لیکن ناکام ہو جاتا ہے ، کر شن 'یاری جات' کو لیے گرووا پر سوار ا نے باغ میں آجاتے ہیں جہاں یہ در خت تمام موجود در ختوں میں مر کزی حثیت حاصل کر لیتا ہے۔ ہندوستانی اسطور میں اندر کی جنت کی جو مخلف تصویری ملتی ہیںان میں درختوں پھولوں اور تھلوں کے مناظر بھی قابل توجہ ہیں۔ میر و(Meru) کی چوٹی پراندر کا محل ہے"میر و" کی پیاڑی کو د هرتی ئے مر لزیر محسوس کیا گیاہے۔ ہر جانب خوبصور ت اور جاذب نظر باغ ہیں کہ جہاں دنیا کے تمام تجلوں اور بھولوں کے علاوہ بعض انتہائی سحر ا گیز پھل ادر پھول بھی ہیں، پھولوں کی خوشبوؤں سے ساراماحول خلق ہواہے۔اپسر ائیں سحر انگیز پھولوں کے مردر قص کرتی ہیں موسیقاروں کے سُر پھولوں کو متاثر کرتے ہیں اوران پر عجیب کیفیت طاری ہو جاتی ہے۔ موسیقی اور پھولوں کے آہنگ میں پراسر اررشتہ قائم ہے یہ شہر کہ جے وشو کر ما(Vishva Karma) نے بسایا ہے محلوں کی دیواروں کو قیمتی ہیروں سے سجادیا ہے ، تخت قیمتی پھروں سے روشن ہے ، بعض بھول بھی سونے کی مانند جیک رہے ہیں۔

پودوں میں سوم (Soma) مرکزی حیثیت رکھتا ہے، ویدی منتروں کے مطابق سوم دیو تاہے جوسم رس کی علامت ہے رگ وید کے نویں باب میں ایک سوچودہ نفے سوم کی نذر کیے گئے ہیں ان کے علاوہ اور بھی کی منتر سوم سے منسوب ہیں۔ سوم خالق کے پیکر میں امجر تاہے تمام دیو تاؤں کا جنم ای کی وجہ سے ہوا ہے اندر سوم کی عبادت کر تاہاس لیے کہ وہ تمام رسوں (Rasas) کاسر چشمہ ہے ویدوں کے مطابق سوم کا پودا کی برامر اربہاڑے عاصل ہوا ہے کہ جے اندر نے قبول کیا۔ بعض منتروں کے مطابق سوم راجا گندھارواں (Gandhavas) کے در میان رہتا ہے جوراجا اندر کی جنت کے دیو تاہیں سوم پودے کو حاصل کرنے کے لیے جو جدو جہد ہوئی ہے اس کی کی کہانیاں متی ہیں اس پودے کی زمین کو پہلے عاصل کرنے اور معنی فیز ہے جو زندگی کا ضامن ہے، صحت عاصل کرنے اور بی جانے کے لیے بہوئی ہو گئر کے اور معنی فیز ہے جو زندگی کا ضامن ہے، صحت اور مسر تیں عطاکر تاہے۔ بھالیتی انبساط بخشے ہوئے زندگی کا مفہوم سمجھا تاہے جو تمام قوتوں اور تمام رحمتوں کاسر چشمہ ہے انسان کے خوابوں کو جنت میں تبدیل کر تارہتا ہے، ابدی روشنی اور عظمت کی علامت ہے۔ وشنو پر ان نے سوم کے مفہوم کو تبدیل کر دیا اور سوم چاند کے پیکر میں ڈھل گیا۔ ستاروں ہیں آئری سوم کی:

پودوں اور در ختوں میں تکسی، نیم، پیپل، وات (انجیر) دلوا (جنگلی سیب) اور ور دا گھاں اور کو ساگھاں کے نتمے نتمے پودے اپنے جمال کے ساتھ مقدس بن گئے ہیں۔

پھولوں، پودوں در ختوں اور رنگوں کی جمالیاتی قدروں کا بھی ساجی تاریخی کردارہے۔ جمالیاتی قدروں میں انسانی یا ساجی رشتوں کی پیچان ہوتی ہے۔ حسن انسانی تجربوں سے علاصدہ نہیں ہے۔ پھولوں اور پودوں کے حسن کو اتنی شدت سے محسوس کرنے والا ہند و ستانی ذہن غیر معمولی حیثیت اور اہمیت رکھتا ہے۔





● ہندو سانی ذہن نے جم کے آبنگ کو ہمیشہ اہم تصور کیا ہے۔
روح کا آبنگ جم کا آبنگ بن گیا ہے۔ روح اور جم کی وحدت نے
کا نات کے آبنگ سے پر اسرار باطنی رشتہ قائم کیا ہے۔ کا نات
اور فطرت کے آبنگ کو چھوتے ہی روح اور جم میں متر نم حرکت پیدا ہو
گئے۔ یہی متر نم حرکت ناراج کے پیکر میں مجسم ہو گئی۔

ر قس کی ابتداذات، نسل اور قبیلے کے تحفظ کی وجہ سے بھی ہوئی اور اجماعی محنت کی وجہ سے بھی لیکن اس کی تخلیقی صورت آ ہنگ اور آئیگ کی وصدت سے ظہور پذیر ہوئی ہے۔ اجماعی محنت اور ذات، قبیلے اور نسل وغیرہ کے تحفظ کے احساس نے بھی فطرت کے آہنگ ہے رشتہ

اور سو بیرہ سے مطلا ہے ہاں کے سامرت ہے ہیں۔

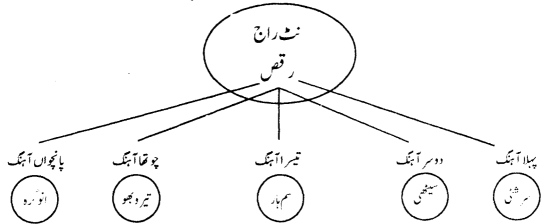
قائم کیا ہے۔ موزوں اور متر نم حرکتوں اور اشاروں سے
صرف جذبات اور باطنی کیفیات کا اظہار ہی نہیں ہو تا بلکہ
جذبات اور باطنی کیفیات موزوں اور متر نم حرکتوں اور اشاروں
میں جذب ہو جاتی ہیں کہ ہر حرکت ایک جذبہ اور ہر اشارہ ایک
باطنی کیفیت بن جاتا ہے۔ اور اس طرح جم کی متحرک
باطنی کیفیت بن جاتا ہے۔ اور اس طرح جم کی متحرک
کیفیتوں ہے ایک خوبصورت جذباتی دنیا خلق ہو جاتی ہے۔
ہندو سانی جمالیات میں رقص کے ان پیکروں کی
اہمیت زیادہ ہے جو کا نتات کے مسلسل ابھرنے والے متر نم

ہندوستانی جمالیات میں رقص کے ان پیکروں کی اہمیت زیادہ ہے جو کا ئنات کے مسلسل ابھر نے والے متر نم آہنگ کی مابعد الطبیعات کے پیکر ہیں انہیں وجدان کی عظیم تر اور پر جال اور پر جمال صور توں سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔ خالق اور مخلوق کا باطنی آ ہنگ آزاد اند اظہار اور سمٹ جانے کی کیفیت، حرکت اور خاموشی کی متحرک تصویر، تخلیق کی عفیت اور سب کو سمیٹ لینے کا عمل ، زوان کی طرف اور عظیم ترین سطح اور کا ئناتی عمل میں ہر شے کو آزاد کرد یے اور عظیم ترین سطح اور کا ئناتی عمل میں ہر شے کو آزاد کرد یے



کی آرزور قص کے پیکروں میں انسان کے دجدان کی یہ عظیم ترجہتیں ہیں۔

ہندوستانی جمالیات میں رقص نے زمال و مکال کی زنجیریں توڑی ہیں نٹ راج کے رقص کی پانچ جہوں پر نظر ڈالئے تو حقیقت کا احساس ملے گا۔



ت پہلے آبنگ (سرشی) ہے

کا کنات کی تخلیق اوراس کے ارتقاکا عمل!

دوسرے آہنگ (میٹھی) ہے

نمام حسن وجمال کے ساتھ کا کات کا قیام!

ت تيرے آبنگ (عمهار) =

تباہی کا ئنات اور اس کے عناصر کو بھیر دینے کا عمل!

🗇 پوتھ آہنگ (تیروبھو)ت

کا نات اوراس کے عناسر کوانے باطن میں سمیٹ لینے کا عمل!

اور

ت یانچویں آہنگ (انوکرہ) ہے

کا ئنات اوراس کے عناصر کو آزاد کرنے اور ہر شنے کواعلیٰ ترین سطح پر لے

جانے کا عمل

نروان کی منز ل!

برها، وشنو، مهيشور اور سداشيوان پانچ جبتوں كى علامتيں ہيں!

شیو، ن دراج کی صورت یا پیکر میں شعلوں کے دائرے میں رقص کرتے نظر آتے ہیں ہاتھ میں ڈمر و ہے جو تخلیق کی آواز یا تخلیق کے آبنگ کا اثارہ ہے۔ کا نئات اور اس کے عناصر کو آزاد کرنے اور انھیں ایک اعلی سطح پرلے جانے کے عمل کی علامت! لیک ہرن نظر آتا ہے جوانسان کے ذہن کی آزاد کی کا سمبل ہے۔ انسان کاذبین ہرن کی مانند آزاد فضامیں ہر جگہ جاتا ہے ہر جگہ بہنچ جاتا ہے۔ شیو کے جسم پر شیر کی جو کھال ہوتی ہے وہ اس بات کی جانب اشارہ کرتی ہے کہ خود کی ثوث چک ہے۔ شیو کی جانب اشارہ کرتی ہے کہ خود کی ثوث چک ہے۔ شیو کی جانب اشارہ کرتی ہے کہ خود کی ثوث چک ہے۔ شیو کی جانب اشارہ کرتی ہے کہ خود کی ثوث کی کی علامت ہے۔

جاند کی علامت الوی نور اور 'آئم' کی رحمت کو سمجھاتی ہے۔ شیو کا ایک پیر

پریت کے جسم پر نظر آتا ہے جو بیہ ظاہر کرتا ہے کہ 'ہلا' ٹوٹ چکا ہے ایک

ہاتھ امن کی قدر وقیمت سمجھا جارہا ہے ، دوسر نے ہاتھ میں آگئ ہے جوروح

میں نور کی شعاعوں کو جذب کرنے کا اشارہ ہے۔ نٹ راج جس مقام پر رقص

گررہے ہیں اسے تلائی وائم (Tillai Vanam) کہا گیا ہے لینی کا نتات کے

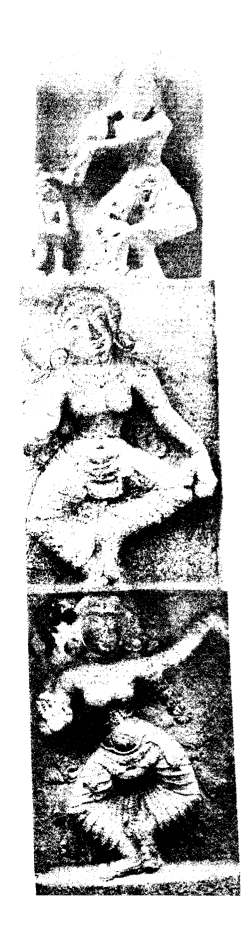
دل کا مقام! شیو کی تمین آئکھیں ہیں جو سورج، جاند اور آگ کی علامتیں ہیں۔

شیواردھ نارایشور بھی ہیں لیعنی نصف عورت نصف مردای لیے دائم سکان میں علی میں مگر کنڈل پہنے ہوئے ہیں اور ہائمین کان میں ٹائزکا!

کردن میں لیٹا ہوا تاگ یا سانپ کا کاتی توانائی (Cosmic) Energy) علامت ہے۔

نٹ راج کے رقص کے جو پانچ آجگ ہیں ان کی معنویت پھیلی ہوئی ہے۔ فنون لطیفہ نے ان کی خوبصورت تعبیریں پیش کی ہیں مثلاً پہلے آجگ ہے۔ کا نات اور اس کے تمام حسن و جمال کی تخلیق کے تصور نے تخلیق وجدان میں فالق اور مخلوق کے باطنی رشتے اور حسن کی تخلیق اور طال و جمال کے مظاہر کی جانے کی تصویریں اجاگر کردیں۔ جمالیاتی ر بحانات کی تفکیل میں اس بھنکار اور آجنگ نے نمایاں حصہ لیا ہے۔ کا ناتی عناصر اور ارضی حسن سے والہانہ محبت اور عقیدت کے جانے کتے کے مانے کی سامنے آئے ہیں۔

دوسرا آبنگ پہلے آبنگ ہے جذب ہو گیا ہے اور جمالیاتی تصورات کا ایک سر چشمہ ہاتھ لگا ہے۔ ای طرح تیسرے آبنگ کی معنویت اس طرح پھیلی کہ مقصد صرف تباہی اور بربادی نہیں بلکہ تباہی اور بربادی سے خزندہ، تابناک اور حسین عناصر کی تخلیق مقصود ہے۔ خزال کے ساتھ بہار کا تصور وابستہ ہے۔ چوشے آبنگ میں جہال تمام عناصر کو باطن میں سمیٹ لینے کا عمل ہے وہاں ماضی، حال اور مستقبل بینوں کو اپنے وجود میں جند برکر لینے کی بات پیدا ہوئی، جب تمام حقیقی اور غیر حقیقی عناصر میں جند برکر لینے کی بات پیدا ہوئی، جب تمام حقیقی اور غیر حقیقی عناصر سٹ جائیں اور ماضی حال اور مستقبل بینوں گم ہو جائیں تو اپنے سائے کا تصور پیدا ہوتا ہے جس کی خاموشی کی کوئی اور مثال پیش نہیں کی جاسمتی





نٹران چولا آرٹ کانے میں ڈھلا ہوا پیکر (دسویں / ممیار ہویں صدی عیسوی)





اس سائے اور ایک خاموشی کا حس صرف و عدان ہی محسوس کر سکتا ہے ۔ پانچویں آہٹک نے نجات اور نروان کے بھالیاتی تصورت بھی عطا کیے جیں ہند و سنانی بھالیات جیںا پی ذات کو مر کر نگاہ بنانے اور تیبیا کی جو باتھی ملتی جیںان کو تنظی وجدان کو نئ باتھی ملتی جیںان کو نئ باتھی میں ان کا تعلق اس آہٹک ہے بہت گہرا ہے ۔ تخلیقی وجدان کو نئ راج کے اس پیکر نے ہر دور میں طاقت بخش ہے۔ تہد دار معبویت کے ساتھ اتنا متوازن متحرک پیکر حجلیقی آرٹ کو نصیب نہ ہواتھا۔

ننہ راج کے رقص کی جمالیات پر ایک سرسر کی نگاہ ڈالیے تو محسوں ہوگا کہ پیرر تھی وجود ہے ،رتھی کا ئنات ہے ، کا ئنات کی تمام متحرک کیفیتوں کا سرچشمہ ہے، (محاب اس کی ملامت نے) آہنگ اور آ ہنگ کی صدیت کے حسن فاجلوہ ہے۔ مبلال وہمال کی دکنش آپیزش کی علامت ہے، چکر کے تہہ دار حی تصور کا افصل ترین تخلیقی نمونہ ہے مایا کے بردے سے اور آزادی کے عرفان لوچش کرتاہے وجود کی انتہائی مج انیوں نے خوداس کا ایک پہلو جمالیاتی صورت میں ابھرا ہے۔ آہنگ کے ' من کا یہ بمالیاتی پیکر آوازون ،زنگوں اور تسویروں کے تنین بیدار ترئے جمالیاتی البساط عطاکر تاہے۔اس کا فارم حسی کیفیتوں کو پیداد کررہا ہے اور ادر اک دیواں ہے باطنی رشتہ قائم کرتا ہے۔ جمالیاتی نفطہ نگاہ ہے ن راج متحرك لا شعور كا انتهاكي اثر آفري اظهار بيد بس ي الشنوركي یے بناہ صلاحیتوں کی بہجان ہوتی ہے ہندوستانی جمالیات کی اولین تمثیل کی الی تمہیدی نظم (Prologue) کی صورت بیرر قنس ابھراہے جو تمام فنون لطیفہ کا نقطہ آغاز بن گیا ہے۔ احساس اور جذب یا بھو (Bhaya) کا ایسا نمو: ہے جولاشعوری آہنگ کے ساتھ مجسم ہو گیا ہے اس کا فارم ہاروپ، (Rupa)ایں آ ہنگ کے بغیر خلق نہیں ہو سکتا تھا۔ یہ رقص ان قدیم علامت سازوں کی تخلقی کادشوں کی اس شدید آرزو کاشاہ کاریہ۔ جواینے وجود کے کسی جھے کو خلق کرنے ،اورائے آزادانہ فضامیں دیلینامیا ہتی تھی۔ وحدان بمیشه آرٹ نہیں بنما،اعلی تخلقی وحدان ہی آرٹ کی صور تاختیار كرتاب اس لي آرث كووجدان تعبير كياجاتار باب نث راج اعلى تخلیقی وجدان کی عمدہ ترین صور تے اس لیے کہ یہ وجدان ان کے تخلیقی وجدان کا جلوہ ہے یہ تخلیقی آرٹ کادہ نمونہ ہے کہ جس سے متھ (Myth)



ہاضی کے اندھیروں میں اس کی حلاقی و حتیر آسان نہیں ہے ہے چکر دراوژی تہذیب کی روح ہے طلوع ہو تا محسوس ہو تا ہے اور آہت آہت نٹ راج کی صورت اختیار کر لبتا ہے۔ اس کار شتہ جنگل کی تہذیب ہے ہے جو فطرت مانچیر سے بے حد قریب تھی، تخلیقی آرٹ کی تاریخ میں اس کے پیکر مختلف صور تو ان میں ملتے ہیں اور ہر صورت ایک جلوہ ہے۔ لکڑی پھر اور عبادت گاہوں کی دیوار پر پہیکر بظاہر خاموش لیکن باطنی طور پر دائی میں معمولی استعادہ ہے۔ تھید و یہ ہے کہ بہلار تھی اس نے کیا تھا اور کا نتات کی تخلیق اس پہلے رقعی کا نتیجہ ہے۔ رقعی ہوگ ہے اور عظیم تروح جیوں سے برالوگ ہے۔

نے راج نے رقص کی جن 108 کیفیتوں کو پیش کیادوسہ اپنے خاص رس سے پیچانی جاتی ہیں مثلاً شریزگار رس،رودررس، شانت رس، بھیانک رس، اد بھت رس وغیر و۔ ان 108 کیفیتوں ہے زب راج کے رقص نے روشنیوں، تاریکیوں، خوشبووں، آوازوں، خاموشیوں اور ر کگول کے شیک



سیدار یا۔ اس طرح نف راج کا جمالیاتی پیکر ہندو ستانی جمالیات کا ایک بداسر چشمہ بن جاتا ہے۔ نف راج کے تمام رسوں کی پیچان رگوں سے ہوتی ہے مثال شریخار س کا رنگ ہلک سبز ہے رود وررس کا رنگ سرخ ہے۔ جمیانک رس کا سیاہ، او بست رس کا زرد، شانت رس کا سفید، وہررس کا نارنجی ، نف راج کی اواؤں اور مدراؤں ہے نئی سطح پر درگوں کے تاثرات امجرتے رہے ہیں۔ بیر رقص آہنگ ، برس اور رگوں کی وحدت کے ساتھ جلوہ کر ہوتا ہے۔ رقص کی سات جہوں کی بیجان اس طرح کی گئی ہے۔



انند تندو مرت کاب باکانه اظهار!

وہر قص جس ہے جمالیاتی انبساط کا ظہار بھی ہو

اور جمالیاتی آسودگی اور مسرت بھی حاصل ہو۔

☆ سندهیا تندو رقص شام /شام کے حسن اوراس کی پراسراریت

كااحساس لخے۔

الکے کالیکا تندو وہ رقص جس ہے تاریکی، جہالت اور برائیوں

کے پیکر قتل ہوں کالے کا تھ رقص! ''

🛣 تری پورا تندو 💎 وہ رتص جس سے عفریت (تری پورا) کا قتل ہو۔ تری پورا کے قتل کے بعد جور قص ہو!

التار تندو تای کار تص / موت کار تص / ملیاالتیاس ہے روح کی آزادی!

🖈 گوری تندو گوری (یاروتی )کار قص شیو کے ساتھ!

او اتندو او اکار قص شیو کے ساتھ!

کالیاورپاورتی دونوں ایک ہیں کالی کار قص بھی اہمیت رکھتاہے اورپاروتی کی حیثیت سے بھی اس کا پیکر اہم ہے۔

رقس اور عوام کے تعلق ہے ایک اساطیری کہانی کی لحاظ ہے غور طلب ہے، روایت ہے کہ نامیہ شاسر کے مرتب بھرت ہے پو چھا گیا کہ اس پانچویں وید بینی نامیہ شاسر کی ابتدا کس طرح ہوئی توانہوں نے بتایا کہ عوام بھی کئی قتم کی برائیاں آگئی تھیں، لوگ عاسد ہو گئے تھے حریص ہو گئے تھے، ہر وقت غصے کا اظہار کیا کرتے تھے۔ ان کی رہنمائی کے لیے دیو تاوں نے برہا کہ برہا وید کی صورت عوام کے لیے ایک نامیت عطا کر دیں جے سا بھی جا سکے اور دیما بھی جا سکے۔ برہموں نے چاروں ویدوں کو عوام سے چھپالیا تھا اور ان دیما بھی جا سکے۔ برہموں نے چاروں ویدوں کو عوام سے چھپالیا تھا اور ان وید کی ضرور ت خود برہا نے محسوس کی انہوں نے اندر دیو تا ہے کہا وہ دیو تاوں کو رقص کی تعلیم دیں، اندر دیو تا نے جواب دیا کہ دیو تاوں میں رقص کرنے کی صلاحیت نہیں ہے جو سنتوں سادھوؤں اور آ چاریوں میں ہو سکے اس سچائی کو سجھتے ہوئے برہانے خودر تھی کی تعلیم کی ذمہ داری لی اور بھر سے میں ان کے سیکووں شاگر دیدا ہو گئے اور بھر سے سیٹوں کو یہ تعلیم دی بینی ان کے سیکووں شاگر دیدا ہو گئے اور بھر سے ایس جو سنتوں کو یہ تعلیم دی بینی ان کے سیکووں شاگر دیدا ہو گئے اور بھر سے ایس جو سنتوں کو یہ تعلیم دی بینی ان کے سیکووں شاگر دیدا ہو گئے اور بھر سے دی اور تھی کی تعلیم دی بینی ان کے سیکووں شاگر دیدا ہو گئے اور بھر سے دیے بھر سے میں ان کے سیکووں شاگر دیدا ہو گئے اور اس سے اس جو سنتوں کو یہ تعلیم دی بینی ان کے سیکووں شاگر دیدا ہو گئے اور اس کے نیادی اصور سے بھر سے میں کو در تھی کو در تھی کی دور تھی کی دور تھی کی در تو تا کی در تھی در تھی کی در تھی در تھی کی در تھی کی در تھی در تھی در تھی در تھی در تھی کی در تھی در ت

ر قع آہتہ آہتہ مغبول ہو تا گیا۔ برہانے رقص کے ساتھ ڈراماکو بھی

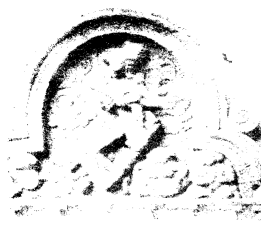


اہم تصور کیالہذاالپر اوُں کو خلق کیااس کے بعد ایک اہم ڈرامااسٹیج ہواجس میں خود برہما موجود رہے اور جب عفر تی عناصر نے اس ڈراے کو برباد کر ناچاہا تو خود برہمانے در میان میں کھڑے ہو کر اسٹیج کو گرنے ہے بچالیا، یہی وجہ ہے کہ ابتدائی اسٹیج ک در میان میں بھول رکھ جاتے تھے جو برہماکی علامت تھے، کی ڈراے کی کامیابی کے لئے بھولوں کا اسٹیج پر رکھنا آج بھی ضرور سمجھاجا تا ہے۔

ن ، نرت اور نرتی ، تیوں جمالیاتی تجربوں کے عمدہ اظہار کے ذرائع بیں احساب ، جذبات اور کیفیات اور موضوعات اور خیالات کو یہ انھیئے احساب (Abhinaya) کے ساتھ پیش کرتے ہیں سنسرت لفظ ابھی کے لغوی معنی ہیں کی طرف ، کی سمت ، کی جانب اور نی کے معنی ہیں " لے جانا" منہوم یہ ہے تماشائیوں کی طرف کے جانا" موضوع ، تجزیہ ، تیور ، احساس اور جذبہ سب کی جمالیاتی صور توں کو تماشائیوں کی سمت کرنا، ان تک پنجانا، اٹھیئے در بین (Abhinaya Darpan) کے متاب کہ بیانا ، اٹھیئے در بین (معدی عیسوی کے ناقد نندی کشور کی ہے۔ متعلق کہاجاتا ہے کہ بیانا ہو ضاحتیں کی طرح ہو نہیں پاتی ، کون تھے کہاں کے تھے ؟ ابھی ندی کشور کی بیان کر بیان بھر حالیات کی جو وضاحتیں کی بیں اور رقص کی تکنیک کاجواحساس دیا ہوں نے کہ اس کے بیانا کی جواحساس دیا ہوں کی جواحساس دیا ہوں کی بین اور مقل کی کابواحساس دیا ہوں کی جواحساس دیا (Abhinaya) واچل (Abhinaya) اور ست دک (Satvik) اور ست دک (Satvik) اور ست دک (کمور ت نظر انداز نہیں کہا جاسکا۔

آ نگک (Angik) ہے مرادر قص میں جسم کی معنی خیز حرکت ہے (انگ کے معنی جسم کے ہیں۔ )واچک (Vachik) میں آ ہنگ کو سب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ رقاص نغموں کے ذریعہ بھی تماشائیوں سے رابطہ قائم کرتا ہے اور شاعری اور







موسیقی کے ذریعہ بھی۔ ذریعہ جو
بھی ہو موضوع کے مطابق آہگ
کا ہوتا ضروری ہے۔ آباریہ
اور میک اپ فیرہ کی تکنیک ہے۔
اور میک اپ وغیرہ کی تکنیک ہے۔
ان کا سہارا بھی لینا پڑتا ہے۔ یہ
بھی تج بوں کو پہنچانے کے
زرائع ہیں۔ ست وک
ذرائع ہیں۔ ست وک
احساسات اور جذبات اور ذہنی
احساسات اور جذبات اور ذہنی
کیفیتوں اور چہروں کے تاثرات ہے ہوتا ہے۔
شیو کار تھی ست وک کا نقطہ عروج ہے۔ یہ
شیو کار تھی ست وک کا نقطہ عروج ہے۔ یہ

یکی دجہ ہے کہ نٹ رائی اشیو کور سوں کا رہے۔

ر چشمہ تصور کیا گیا ہے نٹ رائی نے تمام رسوں اور تمام بھادوں (Bhavas) کو جرت اگیز جمالیاتی صور توں اور کیفیتوں بیں چش کیا ہے رسوں کی پیش نظر "ندی کشور" نے انھیئے در بن میں کہا ہے کہ رسوں کو پیش کرتے ہوئے یہ سمجھ لینا چاہے کہ رسوں کو پیش کرتے والوں میں "رسوں" کو ابھارنا بھی ہے اور اس کے لیے ضروری ہے جہاں ہاتھ آ شے وہاں آنکھیں بھی جائیں جہاں آنکھیں جا کی وہاں وہاں ذہن بھی پہنچ وہاں وہاں ذہن بھی پہنچ وہاں عمیں جا کہ اس ہوائے جہاں وہان کا وہیں وہاں کا دیر رسوں کا شعور رسوں کا شعور رسوں کا شعور رسوں کا شعور



ماصل ہوگا۔ یہ جمالیاتی شعور جمالیاتی انبساط عطاکرےگا۔
ابتدا میں رقص کو دو حصوں میں تقیم کیا گیا، ایک کو
ارگ (Margi) اور دوسرے کو دی (Desi) کہا گیا۔ مارگ
دیو تاؤں کار قص ہے اور دیسی عوامی۔ دیسی کا مقصد بھی وہی
ہے جو مارگ کا ہے یعنی جمالیاتی انبساط پانا اور عطاکر نا، غور
نرمائے تو محسوس ہوگا کہ نٹ رائ کار قص بھی اپنی فطرت
میں ، دیسی ہے۔ 'تندو' ابتدا میں صرف مر دکار قص رہائیکن
ر فتہ رفتہ جب اس میں عورت شامل ہوگی تو یہ صرف دیو تاکا

مقصدر سوں کا اظہار اور جمالیاتی انبساط عطاکر ناہو گیا جس کا تعلق عوام ہے انتہائی گہر اہوا۔ شیو پاورتی، شیواو مااور شیو کالیا سب ایک و حدت کا احساس دلانے گئے اور ایسے شعور کے تین بیدار کرتے رہے جو'رسوں کاسر چشمہ ہے، شیو کے ایسے تمام رقص جو'او ما محور کالیا کے ساتھ ہیں انتہائی باز کہ اور نازک سطح پر احساس اور جذبے اور تاثرات کا اظہار ہو تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ایسے رقص کو ''لاسیازت'کا نقط عروج کہا گیا ہے جس میں یہ تمام خصوصیتیں موجود ہیں۔ ''کا نقط عروج کہا گیا ہے جس میں یہ تمام خصوصیتیں موجود ہیں۔



ہندہ ستانی بابعد الطبیعات نے کا کاتی عمل کو ایک پھیلے ہوئے وسیع تر چکریا
دائرے میں محسوس کیا تھا، خالق اور مخلوق اور عناصر کا کتات سب ایک دوسرے کے
آہنگ ہے وابسۃ چکر میں گھوضے ہیں، تخلیق اور تخریب ، اظہار اور سمیٹ لینے یا
سب اس دائرے میں ہیں خالق کا کتات کے تصور کا پہلا اظہار کا کاتی آہنگ ہے ہوا
اور رقص ای آہنگ کی صورت ہے۔ شیو کارقص کا کناتی آہنگ ہے، کا کناتی عمل
اور رقص ای آہنگ کی صورت ہے۔ شیو کارقص کا کناتی آہنگ ہے، کا کناتی عمل
اور رقص ای آہنگ کی صورت ہے۔ شیو کاروح ہے۔ تمام حرکتوں اور آہنگوں کا
اور چشمہ ہے! تخلیق، تخریب، تحفظ ، سٹ جانے اور پھیل جانے کی کیفیت آزادانہ
مراب ای چگریا وائرے کی علامت ہے۔ یہ رحتوں کا محراب ہے اس رقص کا مقصد
روح کو خالق کے اندر والیہی اور کا کناتی عمل میں اس کا ظہار ہے، ڈمرو سے کا کناتی
آہنگ کے دہ سُر سائی دیتے ہیں جو ابتدائی تخلیق کی کسمساہٹ سے پیدا ہوتے ہیں۔
ڈمروک و خالق کے اندر والیہی و تت کی حراب کا کاتی آہنگ کی متحرک کیفیتوں کو
ڈمروکی آواز کے و تفوں میں و تت کی حراب کناتی آہنگ کی متحرک کیفیتوں کو
ٹیش کیا ہے۔ اس عظیم رقص سے ہدردی، خوف، غم، مسرت، جیرت اور روحائی



برتری کے جذبات الجرتے ہیں اور وجود استغراق اور عبادت کالطیف تراحمال ملتاہے۔

مصوری اور مجسہ سازی جس ہندوستانی اساطیر کے جلووں کو دیکھتے ہوئے یہ احساس پختہ ہو جاتا ہے کہ ان فنون میں جہاں تک رقص کا تعلق ہے ہندوستانی فکر نے اسے جذیوں کی وحد ساور کل زندگی کے عرفان کا نمونہ اور عکس بنادیا ہے ہندوستانی افکار و خیالات میں رقص جہاں پرش اور بنارتی کا والبانہ متحرک اور متر نم اظہار ہے وہاں سیس پراکرتی کا والبانہ متحرک اور متر نم اظہار ہے وہاں سیس کی جلت کے آئیک کا والبانہ اظہار آئیموں، انگلیوں، چھاتیوں، جبات وی آئیک کا والبانہ اظہار آئیموں، انگلیوں، چھاتیوں، بازووں اور پاودں کی متحرک کیفیتوں ہے ہوتا ہے۔ رقص بین جنسی طبی جباں صد در جہ لذت آمیز ہے وہاں یوگ کی اظہار انسان کے پورے وجود کالطیف تراظہار بن گیا ہے۔ اظہار انسان کے پورے وجود کالطیف تراظہار بن گیا ہے۔

ہندوستان نے جنسی علامتوں کو کا کناتی جلوؤں اور

کا ناتی تخلیق کا درجہ دیا ہے۔ رقص کے تعلق سے جو تصویری مصوری کے نمونوں اور مندروں کی دیواروں پر ملتی ہیں وہ سیس کو کا ناتی جلوؤں ہیں پیش کر کے جمالیاتی مسرت اور آسودگی عطاکرتی ہیں۔ سیس ایک بے قرار اور مصطرب جبلت ہے جے ہندوستان کے تخلیقی فنکار نظر انداز نہیں کر سکتے تھے۔ بہی وجہ ہے کہ مصور وں اور نقش نگاروں اور عجمہ سازوں نے غاروں اور عبادت گاہوں کو اس تخلیقی خواہش کی ان گئت جہوں ہے سجادیا ہے، جنسی رقص کی تصویر کشی میں معصومیت بھی ہے اور جذبے کی سرشاری بھی اور مابعد کشی میں معصومیت بھی ہے اور جذبے کی سرشاری بھی اور مابعد کا میں معمومیت بھی ہے اور جذبے کی سرشاری بھی اور مابعد کا میں کی سمساہیں بھی لطیف سرگوشیاں کرتی ہیں۔



ر قص کے آبک کا حساس جنگل کی تہذیب اب تک موجود ہے۔ در اوڑی تہذیب نے اس آبٹک کی عظمت کے احساس کو بڑھایا اور رقص کو اعلیٰ اور بہتر جذبوں اور شعوری اور لا شعوری کیفیتوں کے اظہار کا سب سے بہتر ذریعہ سمجھا۔ ہندوستانی رقص کی اعلیٰ روایات آج بھی جنوبی ہندیں موجود ہیں۔ مندروں، غاروں اور خانقا ہوں میں رقص کی جانے کتنی اوائیں تصویروں اور جسموں میں ملتی ہیں۔ جنگل کی تہذیب سے مہنجو داڑو اور ہڑیا کی

تہذیب تک اور جنوبی ہندے ٹالی ہند تک رقص کی داستان پیملی ہوئی ہے۔

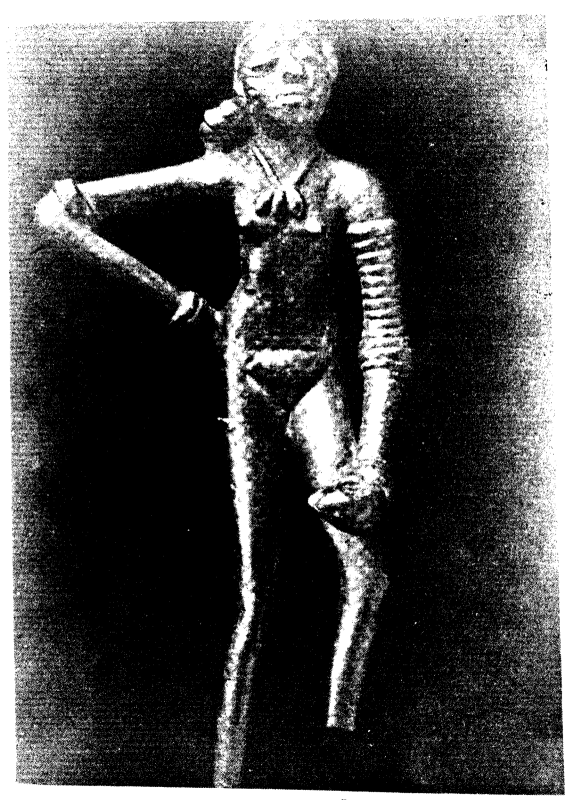
ند ہباور مابعد الطبیعاتی نفسیاتی تجر بوں سے رشتوں کی وجہ سے یہ فن اعلیٰ ترین تجر بوں کے اظہار کاسب سے عمدہ ذریعہ بنا۔ قد بم ترین رقص کی بعض روایات آج بھی منڈاری اور آدی بای قبیلوں میں موجود ہیں۔ اقتصادی زندگی اور قدیم ند ہبی تصورات کی آزاد فضاؤں سے ان کا گہر ارشتہ ہے۔

مہنج واڑو اور ہڑیا میں بھی رقص کو اہمیت دی گئی تھی ، مہنج واڑو سے ایک رقاصے کا جو مجسد دریافت ہواہے اس کے انداز رقص کا جمال پر کشش ہے۔



تح ک جمال کے علاوہ چوڑیاں اور زیورات توجہ طلب ہیں۔ ایک ہاتھ کمر پر ہے اور دوسر اکھٹنوں کی جانب جھکا ہوا ہے۔ زسکی یار قاصہ کی آنکھیں بند ہیں اور بند آنکھوں کی وجہ سے چرہ اور پر کشش بن گیا ہے۔ بر تکی کالباس برائے نام ہے۔ بلاشبہ وادی سندھ کی بیر تاصہ ہندوستانی رقص اور اس کی جمالیات کا پہلا عنوان ہے۔ ہندستان کے مجمہ سازوں نے رقص کو ہمیشہ ایک محبوب موضوع بنایا ہے۔ مخلف قتم کی دھاتوں اور خصوصاً پھر وں میں رقص کے جنے مظاہر یہاں طبع ہیں استے شاید و نیا میں کہیں اور نہ ملیں۔ مخلف مرائیں اور تیں ، مخلف تحرک اور اوائیں ہیں مہنجوڈارو اور ہڑیا کی نر تکی کا نے میں ڈھلی ہو کی ہند ستانی رقص کے پیکروں کا صرف عنوان ہی نہیں بلکہ ایک روایت بھی ہے۔ دوسر کی اور تیسر کی صدی عیسوی میں متھر ا کے سنگ تراشوں اور مجمہ سازوں نے رقص کے چوعمہ اور نفیس پیکر تراشے وہ غزلوں کے خوبصور ست اشعار کی طرح آج بھی اپنی تازگی کا احساس بخشتے ہیں اس وقت متھر ا کے تین مجموں کی نصویریں سامنے ہیں، غور فرمائے کتنی عمرہ فزکاری ہے۔ ایسامحسوس ہو تا ہے جیسے فزکار خود رقاص ہے رقص کی اواؤں کو جانتا ہے، تحرک کے آہنگ ہندو ستانی رقص کے ایسے نمو نے ہیں کہ جانا ہے، تحرک کے آہنگ نیزوں پیکروں کے نفہ رہز تحرک کا فارم توجہ طلب ہے۔





ير قص مهنجودازرو (2500-1500 ق م)



ر قص جمال کے مناظر (متھر ادوسری/ تیسر ی صدی)



د بستان متھر اکاایک شاہکار (دوسر ی/ تیسر ی صدی عیسوی)



آخویں صدی عیسوی میں بھو نیشور میں رقص کے جانے گتنے پیر تراشے گئے تھے جن مجسوں کو میں نے دیکھااور جن مجسمہ سازوں نے میرے سامنے ہیں ان کے رسوں سے واقعی آنند ملا ہے۔ مجسمہ سازوں نے رقص کے ان پیکروں سے جیسے وڑن کی نئی تخلیق کی ہے۔ ہاتھوں، ٹاگوں، آنکھوں اور کردن کی حرکوں سے علامتوں کی زبان سمجھ میں آنے لگتی ہے۔ بھو نیشور کے تراشے ہوئے ایک پیکر کی ایک متر نم متحرک تصویر شامل کررہا ہوں، اسے غور سے دیکھئے تو اندازہ ہو تاہے کہ کتنی جمالیاتی خصوصیات ایک ساتھ اس ایک پیکر میں ڈھل گئی ہیں۔

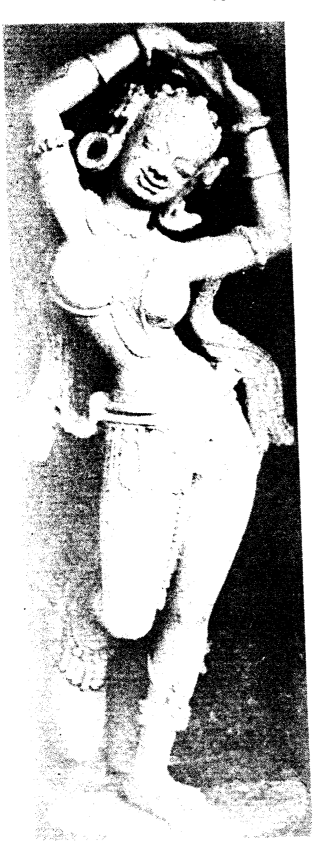
بھونیشور میں پھروں ہے رقص کے پیکروں کو باہر نکالنے کا عمل جاری رہائے۔ مجملہ سازی کے فن میں رقص کے پیکروں کی تخلیق ایک خوبصور ت روایت کی صورت جانے کب سے قائم ہے۔

کلایکی رقص کی ایک انتهائی د لفریب ادا (آٹھویں صدی عیسوی۔ بھونیشور)





کلایکی رقص کیایک پر کشش مُدرا (بھو نیشور ، گیار ہویں صدی)



ر قص سنگ (گیار ہویں صدی عیسوی، بھو نیشور)



میرے سامنے بھونیشور دبستان کا ایک پیکر ہے جو رقص سنگ کی صورت ابھراہے،
گیار ہویں صدی عیسوی کی یہ تخلیق بھی غیر معمولی نوعیت کی ہے۔ ہاتھوں اور ٹانگوں کی نغمہ ریز
حرکتوں کے ساتھ اس مسکر اہٹ پر نظر رکھیے جو پورے وجود میں سرایت کر گئے ہے، جس کی وجہ
سے تحرک پیدا ہوا ہے۔ آئکھیں بند ہیں لیکن ہو نٹوں پر مسکر اہٹ غضب کی ہے۔ پیکر جیسے خود
آند کی منز ل پر ہے، آندگی اس سطے ہے 'رس' حاصل ہو رہے ہیں۔ یہ ایک انتہائی عمرہ تخلیق
ہے۔ رقص کا آہنگ وجود کا آہنگ ہے اور وجود کا آہنگ رقص کا آہنگ ہے۔

میار ہویں صدی بی ہیں تھجورا ہو ہیں رقص کے جانے کتنے خوبصورت پیکر تراشے گئے۔ جسم کے جھکاؤ کو طرح طرح سے پیش کیا گیا، آہنگ زندگی کورقص کی مدراؤں ہیں انتہائی فزکارانہ طور پراجاکر کیا گیا ہے۔ایک نفیس جمالیاتی پیکر کی تصویر سامنے ہے۔

مجسمہ سازوں نے ہندوستانی رقع کے مختلف پہلوؤں کو پیش کرتے ہوئے جمالیاتی وژن

میں جس شدت سے کشادگی پیدا کی ہے اس کی مثال کسی بھی فن میں شاید ہی کہیں طے۔ دراؤں کو چیش کرتے ہوئے اس بات کا خیال رکھا گیا ہے کہ ہر مدرا سے جمالیاتی انبساط حاصل ہو۔ ہر مدراا یک جمالیاتی تجربہ بن جائے۔ اس سلسلے میں مندر جہ ذیل مجسموں کا مطالعہ سیجیجے۔

- 1۔ رقص کا تحرک (کیار ہویں صدی۔ تھجوراہو)
- کا یکی رقس پر کشش مدرا (بھو نیشور \_ گیار ہویں صدی)
  - 3- تح ک کاجمال (تخور گیار ہویں /بار ہویں صدی)
    - 4۔ پھر میں رقص (بار ہویں صدی)



ر قص کا آیب په کشش تحرک (گیار ہویں صدی۔ تھجوراہو)



تح ک کاجمال (تخور \_ گیار ہویں / بار ہویں صدی عیسوی



ر قص کرتے ہوئے بجسے ہڑ پااور معنی ڈارو (300ق۔م۔2000 ق م اور 2500 سال، ق م ) سانچی (پہلی 1500 سال، ق۔م) میں ملے اور پھر اس کے بعد بھاڑ ہت (دوسری صدی، ق۔م) سانچی (پہلی معدی عیسوی) معری عیسوی) معری عیسوی) معری عیسوی) معری عیسوی) معرو اردوسری اور تیسری صدی عیسوی) ایلورا (پھیٹی صدی عیسوی) معرو ابو (گیار ہویں صدی عیسوی) معونی معری عیسوی) معونی معری عیسوی) اور ہے کری (دوسری صدی، ق۔م) اور دوسرے مقامات پر بھو نیشور (گیار ہویں صدی عیسوی) اودے کری (دوسری صدی، ق۔م) اور دوسرے مقامات پر دریافت ہوئے۔ ان تمام جسموں کو ایک ساتھ دیکھئے تو رقص کے پیکروں کی تخلیق کا ایک طویل سلملہ نظر آئے گا،ایک روایت کے سنرکی کہانی سامنے آجائے گی۔

ر تص نے صرف مجمہ سازوں اور مصوروں کو متاثر نہیں کیا بلکہ شاعروں اور ادیوں کو بھی شدت ہے متاثر کیا۔ رقص میں کہانیاں شامل ہو کیں نفے شامل ہوئے (کھا گلی، محمکہ وغیرہ) اور ایک طویل اور مختصر رس کہانیوں میں رقص شامل ہوا۔ 'رگ وید' میں رقص کرتے ہوئے دیو تالے ،ان میں اندراکار قص سب نے زیادہ جاذب نظر بنا، ویدوں میں بھی رقص کرتی اپسرائیں موجود ہیں۔ اپنشد میں نرت کالفظ کی بار طاہے ، ای طرح رامائن میں اسطوری کر دار رقص کرتے ہیں اپسرائیں رقص کرتی ملتی ہیں۔ سنتوں ، یوگیوں اور تیمویوں کو ابھانے کے لیے اپسرائیں مقتل مور تی اختیار کر کے ناچتی ہیں۔ شنہ اودوں کو رقص سکھایا جاتا ہے۔ رام اور راون دونوں کو اس کی تعلیم دی گئی ہے۔ رشی وشومتر کو ابھانے کے لیے بھیجتا ہے۔ رشی وشومتر مجھ جاتے ہیں کہ ماجراکیا ہے۔ رام کور قص کی جو تعلیم دی گئی ہے اے دشومتر کی محمل کا لفظ بھی رقص اور زقاص کو نر تکا (Nartaka) کہا گیا ہے۔ رامائن میں پیشہ ورر قاص کو نر تکا (Nartaka) کہا گیا ہے۔ رامائن میں پیشہ ورر قاص کو نر تکا استعال ہوا ہے۔

مہابھارت میں بھی نو ق الفطری کردار رقص کرتے ہوئے ملتے ہیں ، مہابھارت میں رقص کی بوی اہمیت ہے۔ کئی مقابلت پراس کا ذکر کے اور اس کی تصویریں چیش کی گئی ہیں اپسراؤں کے رقص کا ذکر کئی جگہوں پر ہے۔ ارویشی اور مینکا مشہور اساطیری کردار ہیں جور قص کی انگنت اداؤں اور تیوروں سے واقف ہیں۔ پرانوں اور جاتک کہانیوں میں رقص کا ذکر موجود ہے۔"بدھ جمالیات میں

ر تص کو نمایاں حیثیت عاصل ہے لہذا بدھ ادبیات میں رقص کے مناظر اور رقص کرتے کر داروں کی پہچان مشکل نہیں ہوتی۔ادبیات میں کا لی داس نے رقص کی بہت می علامتوں اور استعاروں سے کام لیا ہے۔ میگھ دوت اور کمار سمبھو میں مثالیں موجود ہیں۔ بانا (Bana) کے کاد مبری میں رقع کے مناظر کھتے ہیں یہاں چونکہ البر اور کا چوم ہے اس لیے رقص اور نغے کی ایک دنیا آبادہے۔

ر ٹی منیوں اور آمپاریوں نے آفاتی اور کا کتاتی رقص کے آہنگ کو محسوس کیا تھا۔ ہند وستانی دیو مالا میں دیوی دیو تا، ایسر اکیں سب رقص میں

میں۔ شالی ہند میں کر شن کار قص ہندوستانی رقص کی داستان میں ایک مستقل سنہراباب ہے۔
کر شن کے بھین کار قص ایک جلوہ ہے اور ان کی جوانی کار قص 'رس لیا' بھی دکش منظر ہے۔
کد مبا (کدم) کے در فت کے بنچے رادھا کے ساتھ رقص ہو یا چاندنی راتوں میں جمنا کے
کنارے گو بیوں کے ساتھ ،کر شن رقص کرتے ہوئے شدت ہے روحانی عشق کی شعاعیں عطا
کرتے ہیں۔ کر شن کے ساتھ جہاں رادھا اور گو بیوں کے رقص کی اہمیت بوھی وہاں یہ احساس
میں ملاکہ کدمباکا در فت جمنامتھ را، بر ندا بن ،چاندن ،چاندنی رات سب کی ذات ہے وابستہ ہو کر رقص
کررہے ہیں، رادھا اور کر شن ایک بی چیکر کے دو چہرے ہیں کر شن کارنگ آسان کی طرح نیا ہے
اور رادھا کارنگ زمین کی طرح گندی، آسان اور زمین کا یہ ستھم ایک جمالیاتی وحدت ہے۔
اور رادھا کارنگ ذمین کی طرح گندی، آسان اور زمین کا یہ ستھم ایک جمالیاتی وحدت ہے۔

کر شن کے نام کے ساتھ مہاہمارت کی آفاقیت، مجگوت گیتا کی انسان دوستی اور رادھااور

کرشن کی جمالیات سب کا تصور انجر تاہے۔ مریم اور عیسی کے پیکر وں کی طرح شالی ہند میں کرشن راد حااور جبود حاکے پیکر آرٹ اور شاعری کاسر چشمہ بند ہوئے ہیں۔ راجیوت اور پہاڑی اسکول کی مصوری میں ان پیکر وں کے خوبصورت جلوے طبح ہیں اور لوک گیتوں اور پر اکر توں کے پیکر وں کے خوبصورت جلوے طبح ہیں اور لوک گیتوں اور پر اکر توں کے دو ہوں میں ان کا جمال نمایاں ہوا ہے۔ بندر ہویں صدی میں اس موضوع ہے دو ہوں گئی، دویا پتی، میر ابائی اور سور داس کرشن بھٹی کی تحریک کے بنایوں میں ہیں پر یم ساگر کی تخلیق کے بعد کرشن کی کہانیاں اور حمثیلیں عام اور موں تک پہنچتی ہیں۔

شری ولھ آچاریہ کرش بھگی کے رہنما ہیں انہوں نے کرش کو عوامی ذہن سے قریب ترکر دیا۔ بتایا کہ کرش ایشور کی روشنی ہیں ولھ آچاریہ عرفان سے زیادہ عشق کے جذبے کو اہمیت دیتے ہیں انہوں نے کہا





آشا کرنے میں نمایاں حصہ لیا ہے کرشن کے تمام نام رقص کے بے پناہ تو کرک کے باعث بنے ہیں ہر نام ایک کہائی ہے اور ہر کہائی ایک رقص، کرشن کے رائرے کو وسیع کیا ہے اور ایسینے (Abhinaya) کے ڈرامائی عناصر میں تحریک پیدا کیا ہے اندیگك (Anigika) و رست (Vachak) با چیا (کا کہ کامر میں تحریک پیدا کیا ہے اندیگك (Satvak) اور ست کرک درامائی عمل کی بہتر بحلیک کے خوبصورت وکس میں کرشن کے رقص کے ڈرامائی عمل کی بہتر بحلیک کے خوبصورت کاسر ہیں کرشن کے رقص ہے اور زیادہ اہمیت اختیار کر گئے۔ رقاص کرشن، غم اور عشق دونوں کی علامت، جمال کا عظیم پیکر ہے۔ رقص کرشن اور رادھا کے وجود کا اظہار ہے۔ بھگوت گیتا میں کرشن نے ارجن کے کہا ہے کہ تمام رقص دیو تاؤں کا بنیادی عمل ہے۔

ہندہ ستان کے تخلیقی آرٹ میں ان ہی باتوں کی وجہ ہے رقص کے گئی نقد س کو ام ہدیت ہے محسوس کرتے ہیں۔ تخلیقی آرٹ نے مخلف دیوی دیو تاؤں کے رقص کے مناظر چیش کیے ہیں۔ وشنو عورت کی صورت

(موہنی)ر قص کرتے ہیں، جنگ کے دیوتا" سیابٹ گرام"کار قص سامنے آتا ہے، کالی،پاروتی،اوہا، شیو، کنیش سب ر قص کرتے ہیں۔ رادھااور کر شن کے ساتھ وقت ادر کمحوں کار قص بھی جاری رہتاہے رقص نہ ہب کی طرح مقدس بن جاتاہے!

## ر قص کی جمالیات(2)



بندوستانی رقس کافارم تجریدی ہے ،ایک بہتر جمالیاتی ذہن اس فارم کے حسن سے زیادہ لطف اندوز ہو سکتا ہے اور زیادہ جمالیاتی انبساط پا سکتا ہے۔ اکثر تجرید سے کی کیفیت ایسی ہو جاتی ہے کہ رقص متصوفانہ تجربے کے قریب آجا تا ہے۔ رقص کرنے والے کو جو جمالیاتی تجربہ حاصل ہو تا ہے اس میں رقص دیکھنے والا بھی شامل ہونے لگتا ہے۔

بندوستانی رقص میں انسان کا پکیر ہی جمالیاتی تجربوں کا ظہار کر تا ہے لہذا حرکات و سکنات کے پیش نظر ڈرامے کے فن ہے ہوئی قربت نظر آتی ہے ہندوستانی رقص کی تاریخ میں اس بات کاذکر ملتار ہتا ہے کہ رقص کی تعلیم دیتے ہوئے شاستروں کے علم پر زور دیا جارہا ہے۔ ایک بنیادی مقصد یہ تھا کہ رقص اور ڈرامے کی روح 'اہمیئے' کی تجی پیچان ہو سکے غور کیا جائے تو یہ بات عیاں ہو جائے گی کہ ہندوستانی رقص کی تعلیک ڈرامائی محکمہ سے تھا کہ رقص اور ڈرامے کی روح 'اہمیئے' کی تجی پیچان ہو سکے غور کیا جائے تو یہ بات عیاں ہو جائے گی کہ ہندوستانی رقص کی تعلیک ڈرامائی محکمہ سے تربیت قریب ہے۔

ہندوستانی رقس کے مجر دفارم کا تقاضایہ ہے کہ سر، ہاتھ، چھاتی، پیر، آنکھ،ابرو،ناک، ہونٹ،گال، منہ وغیرہ کے عمل وحرکت کو تجر بول تک پیچانے کا عمدہ ذریعہ بنایا جائے۔ان کے عمل وحرکت ہے 'رسول کا بھی اظہار ہواور انسان کے جذبات واحساسات کے مختلف رنگوں کی بھی بیچان ہوتی رہے،رقص'رسوں' کے اظہار کاذریعہ اس طرح بنے کہ وہ خود میلوڈی (Melody) بن جائے۔

ہندوستان میں صدیوں ہے رقص کی ایک بوی دنیا آباد رہی ہے، یہاں کاذرہ ذرہ رقص کر تا ہے۔ اس بڑے ملک میں علا قائی رقص کی جانے کتنی صور تیں ہیں، ہر علاقے میں رقص کی مختلف صور تیں ملتی ہیں، انفراد کادراجۂ اٹی رقص کے جانے کتنے پہلو ہیں، قبائلی رقص کا اپنامزائ ہے، قبائلی علاقوں میں بھی رقص کی متعدد صور تیں ملتی ہیں۔ کھیتوں کھلیانوں اور تہواروں ہے ان کارشتہ گہرا ہے۔ تکنیک کی مختلف صور تیں تو ملتی ہیں لیکن مجر دفارم موجود رہتا ہے۔ مجرو فارم میں عوامی جذیوں کا اظہار مختلف رنگوں میں ہو تار ہتا ہے۔ آیئے ہندوستانی رقص کی چند صور توں پرایک نظر ذالیں۔

#### بھرت نامیم کی جمالیات

بھر ت ناٹیم یا بھار ت ناٹم ہندو ستان کاا کی قدیم رقص ہے جودای آثم (Dasi Attam) کی ترتی یافتہ صور ت ہے۔

دای آنم ایک قدیم کلائی رقص ہے جس کی جڑیں یقینانالیہ شاستر کے بہتر اصولوں میں جذب ہیں دای آنم کے معنی ہیں دیو داسیوں کا رقص" بھارت نائم جو'دای آئم 'کی ترقی یافتہ صورت ہے اس کا منہوم ہے:"وہر قص جو بھارت یا بھرت کے اصولوں کے مطابق ہو ممکن ہے رقص ہے"دای "یا" دیو دای "کے تصور کو علاحدہ کرنے کی شعور ک کو حش کی گئی ہو۔اس رقص میں دراوڑی اور آریائی کلچرکی خوبصورت آمیزش ہے۔



*بھر*ت ناٹیم

شیو جنگوں اور پہاڑوں کے ایک انتہائی جرت انگیز اور معنی خیز پیکر رہے ہیں انہوں نے جنوبی ہند میں رقص کونئی معنویت عطائی ہے۔ رقص میں وہ خالت بھی ہیں اور اشیاء و عناصر کے محافظ بھی، تخریب کار بھی اور رقص کا عظیم سر چشمہ بھی۔ نشر ان کاؤمر و تخلیق کے آہنگ اور خود تخلیق کی علامت ہے۔ ان کے بائیں باتھ میں جابی کی آگے ہے اور دوسرے ہاتھ میں تحفظ کا گہرا تاثر ، ایک ہاتھ جو بائیں پاؤں کی طرف اشارہ کرتا ہے اور کی علامت ہے۔ ان کے بائیں ہاتھ میں جابی کی آگ ہے اور دوسرے ہاتھ میں تحفظ کا گہرا تاثر ، ایک ہاتھ جو بائیں پاؤں کی طرف اشارہ کرتا ہے اور کورے نقط کی جے انہوں نے فکست وی ہے نشر رائی اور مدراؤں کے توازن اور تنظیم اور سکوت اور حرکت نے "دائی آئم "کی بنیادی مضبوط کی ہیں۔ بدھ ازم نے بھی سکوت میں حرکت کو قبول کیا اور مدراؤں کواہمیت دی۔ جنوبی ہند میں بدھ ازم کے دھیان ، گیان ، سکوت و حرکت اور مدراؤں کے نقط عو و ج نے بھی دائی آئم کے نن کو تقویت بخش ہے ، بار ہویں صدی میں وشنویت نے اپنا گہر ااثر ڈالنا شروع کیا، دائی آئم کا فن اس ہے بھی متاثر ہوا۔ جنوبی ہند کے بعض مندروں میں رائی سانتا لا (Santala) کے رقص نے آئے و نقو ش طبح ہیں وہ جہاں دائی آئم کی اداؤں کو اجا گرکرتے ہیں وہاں وشنویت کے اثرات کی بھی نشاند ہی کرتے ہیں 'نا تا لا کے رقص نے آئے والی نسلوں کو بوئی شد ہیں کرتے ہیں 'نا تا لا کے رقص نے آئے والی نسلوں کو بوئی شد ہی کرتے ہیں 'نا تا لا کے رقص نے آئے والی نسلوں کو بوئی شد ہی کرتے ہیں 'نا تا لا کے رقص نے آئے والی نسلوں کو بوئی شد ہی کرتے ہیں 'نا تا لا کے رقص نے آئے وہ کا کرنے ہیں دور ہی ہی دور ہی دور ہیں دور ہ

دای آٹم میں ہندوستانی کلا یکی رقص کے تینوں پہلو ملتے ہیں بعنی زت، (خالص) زتیہ (تا ژات)اور نائیہ (ڈراما)اس رقص کی چند بنیاد ژ، جمالیاتی خصوصیات کواس طرح پیش کیا جاسکتا ہے:

ﷺ الارپو (Allarippu) دوابتدائیہ ہے جو خالص رقص کانمونہ ہو تا ہے۔اس میں عام طور پر جذبات و تارات کااظہار نہیں ہو تااور کوئی کہانی بھی پیش نہیں ہوتی۔الار یو کی بنیاد تلکولفظ الار مپو (Alarrimpu)ہے جس کامفہوم ہے" پھولوں سے سجاتا"



شیو کے رقص کی کئی اداؤں کی جمالیاتی د حدت (چالو کیہ عہد۔ آٹھویں صدی)

ابتدا میں رقص سے یہ ظاہر کیا جاتا ہے کہ فزکار بکھرے ہوئے بھولوں کواپندو ہوتا کے لیے جم کر رہا ہے۔ رقص کرنے والوں کا یہ عقیدہ رہا ہے کہ اسٹنج کے در میان ہر ہما موجود رہتے ہیں۔ ابتداء میں یہ ظاہر کیا جاتا ہے کہ آئندہ رقص کے پہلو کس نوعیت کے ہوں گے۔ بی وجہ ہے کہ ابتدائیہ بی میں رقاص یار قاصہ دیکھنے والوں کی توجہ اپنی جانب تھنے لیتی ہے اور آہتہ ابتدائیہ بی میں رقاص یار قاصہ دیکھنے والوں کی توجہ اپنی جانب تھنے لیتی ہے اور آہتہ ایک جذباتی اور تاثراتی رشتہ قائم کر لیتی ہے۔

اللہ عور توں کار قص تصور کیا گیا تھالیکن اس میں مرو بھی شامل ہو گئے، شیو کے اردھ نارایشور کے حتی تصور نے اس سلسلے میں بوانفسیاتی سہارادیا ہے۔ یہ احساس کہ عورت مروک کے بغیر معمولی احساس ہے اور ای وحدت کسی بھی فن کے لیے ضروری ہے غیر معمولی احساس ہے اور ای دورت کسی بھی فن کے لیے ضروری ہے غیر معمولی احساس ہے اور ای دورت کسی بھی عورت کے ساتھ مروشامل ہوا۔

'دای آنم 'میں دائیں جانب مر د کا جلال و جمال (ٹنڈ د) ہو تاہے اور دوسر ی جانب نسوانی نزاکت اور نرمی (لاسیہ) ہوتی ہے۔ دونوں کی جذباتی ۔ ''یفتوں کی وحد ت اچھے''داسی آنم''کو جنم دیتی ہے۔

ان کی جو فرنک "(Sollokuttus) داس آئم کا کیک از می جزو ہے، ایک خاص آئٹک کے ساتھ رقص کی دھمک کے ساتھ بول سنائے جاتے ہیں، حرکت اور دھک کی علامت ہیں وہ حرکت اور دھک کی علامت ہیں وہ آئٹ کے مطابق 'بول' عطاکیے جاتے ہیں یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ یہ "بول' رقص کی حرکت اور دھک کی علامت ہیں وہ آوازیں جو فزکار کے ہاؤں کی دھک ہے ابھر تی ہیں ان کی نمائندگی "بول" کے آئٹک ہے کی جاتی ہے مثلاً ایک "جاتی "جاتی "آئٹ کی ہے۔

تا۔ کی۔ تا۔

دوسری مالی (آمک) جیسے اچترین ، کہتے ہیں یہ ہے:

تا، کا د طی۔ سی۔

تيسرى جاتى يعنى "خاندى جاتى "يەب

تا،\_کی،تا\_کی،تا\_

چو تھی جاتی یعنی مِسر جاتی (Misra) یہ ہے:

تا۔ کا۔ دھی۔ ی۔ تا۔ کی۔کا۔

اور پانچویں جاتی ہے سکر تا(Sankirana) کہتے ہیں یہ ہے:

تا کا و هی سی تا کا با کی کا

ر قص کے آہنگ کے مطابق بول کے آہنگ کی بڑی اہمیت ہے۔



سانچی استوپ نمبر۔ 1 رقص کاایک معنی خیز تحرک!

کہاجاتا ہے کہ شیو نے 108ر قص کیے ، بھرت نے بھی 108 توروں کی وحدت کاذکر کیا ہے۔ جسم اور ہاتھ اور پاؤں کی حریق اور اشاروں کے یہ 108 پہلو"کران" (Karana) کہے جاتے ہیں۔" چیتا مبر مندر" میں یہ تمام"کران"منقش ہیں۔رقص کے تج بوں نے جہاں ان توروں میں نئی معنویت پیدا کرنے کی کوشش کی ہے وہاں نئے تیور بھی شامل کیے ہیں جو بھات نائم میں عام طور پر نظر آتے ہیں۔

' دای آنم' میں اس قسم کے کم و بیش پندرہ تور ہیں' کران' اور ''اڑاؤ''(Aduva)اس رقص کے در میانی جھے ہیں در میانی جھے میں رقس کا نقطہ عروج پیش ہوتا ہے۔

🖈 'وای آغم' میں اختیام کی بھی بوی اہمیت ہے ، اختیام کو تر مان (Trimanna) کہتے ہیں اس کی تمن صور تیں ہیں ا

- 1۔ رقاص، رقص کے کی ایک پہلو کو نقطہ عروج پر لے آتا ہے اور رقص ختم ہو جاتا ہے۔
  - 2\_ رقاص ایک بی پہلو کو اہمیت دیتا ہے اور اس کا اختتام "ترمان" ہے۔
- 3۔ رقاص ابتدائی میں کوئی پہلوشدت ہے پیش کر تاہے اور اے ابتدائی میں ختم کر دیتاہے۔

### 🖈 بھگوت میلار قص اور اس کی جمالیات

بعکوت میلار تص کلایکی رقص میں ایک متاز در جہ رکھتا ہے۔اس میں ڈراما بھی پیش ہو تا ہے۔اس کی روایت قدیم ہے۔ تجور کے علاقے



شیو کے رقص کی ایک ادا چو لاعہد (گیار ہویں / بار ہویں صدی)

گاؤں گاؤں یہ رقص مقبول ہو تا گیا ہے،اس میں دیو مالا کے کر داروں کے علاوہ حقیقی تاریخی راجاؤںاور را جکماروں کے قصے بھی بیں کیے گئے ہیں۔ تمل ناڈ کے اس معروف رقص میں موسیقی اور مکالموں دونوں کی بڑی اہمیت ہے۔

## شيوليلاناثم اور کچي پوژي

شیولیلانانم، بھی ایک قدیم رقص ہے جس میں شیو کی کہانیاں پیش ہوتی رہی ہیں۔ ڈرامائی خصوصیتوں کی وجہ ہے یہ رقص جنوبی ہند میں بہت مقبول رہاہے۔

جب بھگوت گیتا نے لوگوں کے دل میں جگہ پالی اور کر شن عوام کے محبوب ترین چیکر بن گئے تو کچی پوڑی(Kuchi Pudi)ر قص نے ڈراما کی خصوصیتوں کے ساتھ ایک نئی جہت پیدا کی۔

کر شن بھگتی تحریک نے رقص کونے تجربوں سے آشناکیااور محبت کاایک لازوال تصور رقص کے وجود میں پکھل گیا۔ بھگتوں نے اس تحریک کے لیے جہاں گیتوںاور نغموںاور موسیقی وغیرہ کا سہارالیاوہاں رقص اور ڈراموں کو بھی اہمیت دی۔ آندھرا پر دیش میں ''پکی پوری'' رقص نے ہندوستانی رقص کو بے حد مقبول کیا ہے۔

دونوں رقص یعنی کچی پوڑی اور بھکوت میلہ ناکک وشنویت ہے متاثر ہوئے۔ مخلف یو گیوں نے ''کچی پوڑی''کوزندہ رکھنے اور اسے جمالیاتی صورت عطاکر نے میں نمایاں حصہ لیا ہے جس میں سدھیند ریوگی کا نام اہمیت رکھتا ہے۔ اس رقص کو اوپیرا کی صورت بھی دی گئی اس سلسلے میں ''کرشن لیا از کگنی''ایک شاہکار تصور کیا جاتا ہے۔ رقص کرنے والوں نے گیتا گوبند (جدیو) اور بھا گوت پران سے موضوعات منتخب کیے اور انہیں رقص کے ذریعہ پیش کیا۔

رمیہ شاستری کی تخلیق گلاکالا پم" (Gollakapam)اور تھیاگ راج کی کرتوں (رقص اور نفے) نے پکی پوڑی کو مقبول بنانے میں بڑا حصہ لیاہے۔

یے رقص قدیم موسیقی اور قدیم رقص کی بھنیک کے ساتھ جلوہ گر ہو تاہے۔ فنکاروں کا تلگواور سنسکرت جانناضر وری ہے ورنہ پیر قص ممکن نہیں ہے۔

## کوراوانجی رقص

کوراوانجی (Kuravanji) جنوبی ہند کا مشہور عوامی رقص ہے اس میں ''ذاک آنم''کی بحنیک کا آزادانہ استعال ہوتا ہے۔ نوجوان لڑ کیوں کا یہ محبوب رقص ہے۔ رخساروں پر تل کی مانند سیاہ نقطے لگائے جاتے ہیں جن سے دوشیز اوّں کے حسن میں اضافہ ہو جاتا ہے۔ یہ نگاہ بدسے نیچے رہے کی بھی علامت ہے۔ جنوبی ہند کے پہاڑی علاقوں میں بیر رقص مقبول رہا ہے۔ ان علاقوں کے مردوں اور عور توں نے سانپ کے کھیل تماشے دکھاتے ہوئے جانے کتنے علاقوں میں اس رقص کو مقبول بنایا ہے۔

کوراوا نجی میں رو مانی اساطیری کہانیاں بھی ہیں اور ایسے قصے بھی کہ جن میں مشتتبل کے اشارے ہیں پیشن گوئیاں کی گئی ہیں۔ \*\* سے اللہ کے مصرف نہیں ہوئی ہے تھے ہیں ہے تھے ہیں کہ جن میں مشتتبل کے اشارے ہیں پیشن گوئیاں کی گئی ہیں۔

شیو کے لڑکے سبر اخیااور خوبصورت دوثیز ہوتی (Vallia) کی محبت کے واقعات اس رقص کے محبوب موضوعات ہیں۔وتی کور قاصہ کے روپ میں پیش کیا جاتا ہے۔اس کہانی میں کنیش بھی اہم کر دار ہیں جو سبر اخیا کی مد د کرتے ہیں۔ بہت ی کہانیوں کے موضوعات میں بھی یہ دلچیپ کلتے ہے کہ محبوبہ عموماً جنگل کی زندگی ہے وابستہ ہوتی ہے۔ بھی کسی شنرادے ہے عشق ہو تاہے اور اساسات کے ساتھ قدیم ترین رقس کی شنیک اور اور اساسات کے ساتھ قدیم ترین رقس کی شنیک اور کلا سکی آبنگ بھی لیے ہو تاہے۔ اس پر شیوازم کے اثرات بہت گہرے ہوتے ہیں ''شدت ''اس رقس کی بڑی خصوصیت ہے۔ جذبات کی شدت رقص کواپئی کرفت میں لیے ہوتا ہے۔ اس پر شیوازم کے اثرات بہت گہرے ہوجاتا ہے۔

#### کھاکلی کی جمالیات

'کھا گلی کاوطن کیرالاہے یہال صدیوں ہے دوسرے ملکوں کے تاجر، دانشور، فزکار اور علماء آتے رہے ہیں، مختلف گلچرکی آمیز شیں ہوتی رہی ہیں ایو نانی، رومی، عرب اور چینی یہاں ہا تھی دانت، سونا، مور اور دوسرے پر ندوں اور جڑی بوٹیوں کی تلاش میں آئے، یہودیوں کے لیے بھی یہ پناہ کی جُد بنی، مندروں کی تقمیر اور مجھلیوں کے جال کے بڑے مربعوں پر چینی اثرات نظر آتے ہیں۔ فن تقمیر اور مجسمہ سازی پر یونانیوں، رومیوں اور عربوں کے اثرات ملتے ہیں۔ آریائی اور دراوڑی کلچرکی آمیزش کی خوبصورت مثالیس بھی ملتی ہیں۔

دراہ رہ جھوتی کی عبادت کرتے ہے جو معظیم ماں یاد هرتی ماں کی صورت ہے۔ فطرت کے تخلیقی عمل کے احساس کا بیا انتہا گیا کہ، معسومانداور ہوا ابھالااظہار تھا۔ دهرتی انائ، بی ہے۔ اس کے لیے موسموں کے خوبصورت چکر کو قائم رکھتی ہے۔ اس کے فیض سے نسلیس قائم رہی ہیں اور قائم رہیں گی۔ یہی جنم دیتی ہے، مرنے کے بعد ہمائی سے مل جاتے ہیں، تخلیق کا نتجائی میں ہو تاہے ، وہی اسے سنجالتی ہے، اس کے بطن سے ہر شے کا جود ہے 'عظیم ماں کا ایسا تصور ابتدا میں کئی ملکوں میں ملتا ہے۔ Olis Venus Ishtar Ashtoreth Ceres Apnrodite سنجی کی میں کی سنٹی کرتے تھے ، دھرتی سے ناگ نظتے ہیں اس تھور کے ابتدائی جس چکر ہیں 'عظیم ماں 'یاد هرتی ماں کے ساتھ دراوڑناگ اور ناگ دیو تاکی بھی پرسٹش کرتے تھے ، دھرتی سے ناگ نظتے ہیں اور پھر دھرتی میں بناگوں کے نظنے اور والی جانے کی علامت ابھیت اختیار کرگئ ، ناگ ، جنم ، سیکس ، ارتقاء اور روح کی ارتقائی منزلوں موست اور فاسے پرے زندگی ، عرف میں سانپ کی علامت میں تعل مصر کری میں سانپ کی علامت میں تندیم رقص میں سانپ کی علامت میں تشیب کی علامت ہیں قدیم رقص میں سانپ کی علامت میں تشیب سے بہتے ہیں تلل (Pampintillel) ناگ ہی کارتھ ہے۔

کھا گلی کا مطالعہ کرتے ہوئے ان روایات کو پیش نظر رکھنا ضروری ہے اس لیے کہ اس قلس میں ان تمام تصورات اور تاثرات نے نمایاں حصہ لیا ہے۔ کھا گلی کے متعلق عام رائے ہیہ ہے کہ یہ آریوں سے قبل دراوڑ مزاج اور آریوں کی آمداوران کے کلچر کی تہذیبی آمیزش کے بعد کے دراوڑ ذہن کا خوبصورت امتزاج ہے۔ اس کی جمالیات ماضی اور حال کے حسن کے تاثرات کا مجموعہ ہے۔ فطرت کی پرستش اور سادگی کا حسن بھی ہے اور نئے مزاج کے جلوبے بھی ہیں۔ جن کا ایک واضح اظہار چیندا (Chenda) یعنی نقارہ ہے۔ مدھیہ پر دیش، بہار اور اڑیسہ میں اس نسل کے لوگ آباد ہیں۔ یہاں کے رقس میں سادگی اور چیجید گل کے حسن کا امتزاج ملتا ہے۔ جب و شمنوں کا تصور شامل ہوا تو عفر بیوں کے کر دار چیجید گل پیدا کرنے گلے اس سے قبل بھگوتی کے تصور نے سادگی کا حسن ہی عطاکیا تھا۔

رفتہ رفتہ ہمگوتی کالی میں جذب ہو گئی اور کالی کی پرستش ہونے گئے۔ نیاباروں (Nyars) نے کالی کو بڑی ہے شدت ہے قبول کیا۔ نیار جنگجو تھے جنگ کے طور طریقوں ہے واقف تھے، نئی نسل کو جنگ کی مناسب تربیت دیتے تھے (کالی کو قبول کرنے کی نفسیاتی دجہ یہ بھی ہو سمتی ہے) یہی وہ لوگ تھے کہ جنہوں نے اپ علم کور قص میں جذب کیااور کھا گلی کی بنیاد مضبوط کی۔ تربیت دینے کی روایت نے اس میں بڑا حصہ لیاہے ناگ کے پیکر بھی دشمنوں کی صور توں میں سامنے آئے اور بھی محافظ کی طرح، کالی کی گرفت میں ساری دنیا آگئی لہذاناگ بھی اس کے تھم کی لقیل کرنے لگے۔



کتھا کلی (کرالا) (نل,د منتی) پاؤں کے تحرک ،پاؤں کو کم تھکانے کی خواہش اور کس بھی جانب آزادانہ حرکت کی آزادی اس رقص کی بنیادی خصوصیات ہیں جن کا گہرا رشتہ جنگ اور جنگ کے طور طریقوں اور تربیقوں سے ہے۔ رفتہ رفتہ آریوں کی بہت سی کہانیاں شامل ہو کیں، مہا بھارت ،رامائن، شیو ہان اور بھوت پران کی کہانیاں اس قص میں پیش ہوئے لگیں۔ موسیقار جو گاتے ہیں رقاص انہیں رقص میں پیش کرتے ہیں رومانی فضاؤں کی تضیل کے ساتھ یہ رقص خطرناک خونی بنگوں کی فضاؤں کی بھی تفکیل کرتا ہے۔

کھا کل میں معنی خیز حرکت واشارہ اور سوانگ اور نقالی دونوں کی اہمیت ہے۔ ان کے لیے مناسب تربیت سنر وری ہے اور یہ تربیت بہت مشکل ہے جسمانی ورزش (Mai Sadhakam) پاؤں کے تحرک پر مکمل اعماد پیدا کرنے کے لیے پاؤں کی مناسب ورزش (Mai Sadhakam) پاؤں کے تحرک پر مکمل اعماد پیدا کرنے کے لیے پاؤں کی مناسب ورزش اور شاور معنی خیز حرکات و سکنات اور اشارات کی مناسب تربیت اس معنی خیز حرکات و سکنات اور ان کی جبت دار محتف اور تربیت میں مختف آ بنگ اور ان کی جبت دار محتف اور کے سے کی منر ورت ہوتی ہے۔

کھا گلی ایک مشکل آرٹ ہے اس کی تمام عنیکوں پر عادی ہونا آ سان نہیں ہوتا اس کی جمالیات کا شعورای وقت حاصل ہو سکتا ہے جب فوہا مرف اس کی روح اور اس کے جوہر ہے واقف نہ ہو بلکہ اس کی تمام خصوصیات پر بھی دستر سر کھتا ہو۔ کھا گلی کی مدراؤں میں صرف اس ہاتھ کے جانے معنی خیز اشار ہے اور کنا ہے ہیں ، ہاتھ یا ہمی وی فررای حرکت ہے 'مدرا' بدل جاتی ہے۔ پائکہ مدرا میں ہاتھ کھلار بتا ہے۔ سرف اس ہاتھ کھار بتا ہے۔ سرف اس ہاتھ کھار بتا ہے۔ سرف اس ہاتھ کھار بتا ہے۔ اس مدرات پائس ہے بھی زیادہ معنی پیدا کے جانے ہیں۔ دو ہاتھوں کا ایک اشارہ آفتاب ، طلوع آفتاب ، غروب آفتاب ، صحرف اس کی انگلی بھی اشارہ تا نہاں ہو ہوئے ہو گا شارہ بن سکتا ہے اور ایک ہاتھ کا ایک بی اشارہ تا نہ ہو ، ہو اور بر ہماکو مو آئی تیاری اور تشد دو غیر ہ کو با کمیں ہاتھ ہے اس وقت بیش کیا جاتا ہے جبوہ ہیں جانب ہو ، ہاتھ ہیں جاتھ ہیں کا ایک دوسرے سے دابطہ پید امو تار ہتا ہے اور اس سے محتف میں رادوں کے ذریعہ تا ترات ابھارے جاتے ہیں۔

کھا گلی، کے ذکار کھ ابھینے سادھ کام (Mukhabhinaya Sadhakam) کی طرف گہری توجہ دیتے ہیں اس لیے کہ یہی بنیادی ابھینے ہے۔ اس میں آتکھوں کے تاثرات یا آتکھوں کاڈرامائی عمل (نین ابھینے) کو سب سے زیادہ ابھیت صاصل ہے۔ متلف جذیات کا ظہار آتکھوں کے ذریعہ کس طرح کیا جائے بہی بنیادی بات ہے، اس دقعس کی جمالیات میں آتکھوں کو سب سے زیادہ ابھیت حاصل ہے۔ حقیقت ہے ہے کہ ہاتھوں کی حرکتوں اور آتکھوں کے عمل کے خوبھورت امتزاع سے اس قصل کی جمالیات سامنے آتی ہے۔ آتکھوں کے عمل کے خوبھورت امتزاع سے اس قصل کی جمالیات سامنے آتی ہے۔

وجود کااظہار ہیں، لہذار تص کی روح آتھوں میں ہے، بعض رقص ایسے بن جاتے ہیں جن میں بول یامصر عوں کام کزی تلتہ یام کزی خیال صرف آتھوں سے فاہر ہوتا ہے اس آرٹ کے لیے 'نوکی کانوکا' کی جمالیاتی اصطلاح استعال کی گئی ہے جو کتھک کے بھاؤد کھنا (Bhava) سے زیادہ ہم ہے جب مرکزی خیال یابنیاد کی خواہش یابنیاد کی جذبہ آتھوں میں شدت اختیار کر لیتا ہے تو رقص پورے وجود کی علامت بن کر کمحوں کو منجمد رقص بنادیتا ہے اور آسمیس مجسم رقص کا استعارہ بن جاتی ہیں پورے رقص کا آہنگ جیسے ایک نقطے پر آکر تھہر گیا ہو! آسموں کی آٹھ اواؤں کاذکر ملتا ہے اور یہی آٹھ اوائیں کھی ابھیلے کی بنیاد بنی ہیں۔

الأسام آنگھوں کی فطری کیفیت

| نصف کھلی آئیمیں                                     | مىلتيا      | ☆              |
|-----------------------------------------------------|-------------|----------------|
| تكمل كهلى آئهمين                                    | الوكيجا     | ☆              |
| مر کزہے ہر طرف دیکھتی ہو ئی آئکھیں                  | سانچی       | ☆              |
| دو جانب دیکھتی ہو ئی آئکھیں                         | پر الو کیتا | $\dot{\Omega}$ |
| او پر کی طرف د تیمتی ہو کی آئکھیں                   | آلوكيتا     | ☆              |
| لمحوں میں بھی او پر اور بھی نیچے دیکھنے والی آئکھیں | انوويرتيا   | ជ              |
|                                                     |             | اور            |

🖈 انوویرتیا نیچ کی طرف دیکھنےوالی آنکھیں

یہ آنکھیں اپی خاص چک د مک اور آب و تاب سے پہپانی جاتی ہیں ، سر سری اور اچنتی ہوئی نظر بھی کمی نہ کسی حقیقت یا تج بے کا احساس عطاکر دیتی ہے ان تمام انداز نظر کار شتہ گہرے تج بوں سے قائم ہے اور اسی شتے سے اس رقص کی جمالیات کی پہپیان بہتر طور پر ہوئی ہے۔ مثلاً سام لین آئکھوں کے فطری کیفیت کا اظہار عمو مااس وقت ہو تاہے جب تص دیو تاؤں کی حتی نقائی کر تاہے۔ اسی طرح می لتیا یعنی نصف کھی آئکھوں کے بعض تاثرات کا ظہار اس وقت ہو تا ہے جب عبادت کے لحوں کے تقدیں کو پیش کیا جاتا ہے یاسانپ کی سرسر اہٹ کار دعمل ابھار اجاتا ہے جب رتھ یا پیر کے جلنے یاکسی بھی چیز کی شدت کو پیش کیا جاتا ہے تو الوکھا یعنی کھل طور پر کھلی آئکھوں میں تاثرات اُبھار سے جاتے ہیں۔

نگاہوں کی نوحر کتیں ہیں آگھوں کی پتلیوں اور پوٹوں کو نوطریقوں ہور قص کا حصہ بنایا جاتا ہے۔ بھویں اس میں نمایاں حصہ لیتی ہیں ابرؤں
یا بھوؤں کی سات حرکتیں اہمیت رکھتی ہیں۔ رسوں کے اعلیٰ ترین اظہار کے لیے کھا کلی کا فن بہت آگے ہاں فن میں رسوں کو ابھار نے ، ان میں
تحرک پیدا کرنے اور احتیاط کے ساتھ رقص دیکھنے والوں کے احساس اور جذب میں ہدئت پیدا کرنے کی بڑی صلاحیت ہے ، رسوں کی معنویت اس
طرح پھیلی ہے کہ فن فزکار اور اس فن سے لطف اندوز ہونے والے تیوں ایک جمالیاتی دائرے میں آجاتے ہیں اور یہ ایک غیر معمولی فزکار انہ عمل
ہے۔ کھاکی، میں یوں تو کئیرومدرائیں ہیں لیکن فزکار وں نے چو ہیں مدرائیں منتخب کی ہیں ان ہی میں تمام مدراؤں کا حسن ہے یہی وجہ ہے کہ اس فن
کے لیے چو ہیں مدراؤں کا شعور ضرور کی ہے بیر قص مسلسل ریاض کا تقاضا کرتا ہے۔

کھا کلی میں آرائش وزیبائش کو ہمیشہ ضروری سمجھا گیاہے، چہروں، آکھوں اور بالوں کی مناسب آرائش کی طرف خاص توجہ دی جاتی ہے اس طرح لباس اور زیورات پر بھی خاص نظر رہتی ہے۔ اس رقص میں تو دبیام رقص بھی شامل ہوتا ہے جو کئی لحاظ سے توجہ طلب ہے اس میں شکتی اور ملیا کہ علامتوں کے طور پر پیش کیا جاتا ہے اسے لیا بھی کہتے ہیں۔ اس رقص کے ذریعہ کا نتاہ کی توانائی کا احساس پیدا کیا جاتا ہے، اسے عموماً ابتدا میں پیش کیا جاتا ہے کھا کلی کی تعنیک اس رقص کی بھنیک کو بھی مشکل بنادیت ہے۔

ہند و ستانی جمالیات میں کھا کلی ایک منفر د و بستان ہے کھا کلی نے رقص کو ڈراما بنادیا ہے ایساڈراما جواپئی پیچید گی کا حسن رکھتا ہے ، یہ فن جاال و جمال کے اظہار کااکیک انو کھا فن ہے جو پورے وجو د کے جذباتی اور ذہنی فلنفے کواپنے مخصوص آ ہٹک ہے نمایاں کر تار ہتا ہے۔

#### المموجني آثم

موہنی آٹم کامز اج اساطیری ہے،وشنو نے موہنی کی صور ت اختیار کی تھی اس لیے اس رقص کاایک اساطیری مزاج بناہے۔

اس رقص کے ذریعہ دیو تاؤں کی فتح (سمندر کے امریت کوپانے کاواقعہ) کو طرح طرح سے پیش کیا گیا ہے اور نہ جانے کتنی دوسری کہانیاں اس رقص سے وابستہ ہوگئی ہیں۔

موہنی عورت کے حن و جمال کی علامت ہے۔ 'دای آئم'اور کھاکلی کے نسوانی پہلو (لاسیہ) کی تکنیک اس رقس میں ملتی ہے۔ طوا تفوں نے مختلف علاقوں میں اسے اپنایا ای وجہ سے اس رقص کی جانب زیادہ توجہ نہیں دی گئی۔ اس کی تکنیک اور فربکارانہ اظہار کی وجہ سے بے حد متبول رہا ہے اس کا ہر تح ک باو قار ہے عدہ مختصر رومانی اور اساطیری کہانیوں کے لیے اس رقص کو متبولیت حاصل رہی ہے۔ اس کی دھک میں نرمی اور گداز ہے۔ مدراؤں میں ہیر تقص کھاکلی، سے متاثر ہے ہاتھوں اور آئکھوں سے بہتر تاثرات پیش کیے جاتے رہے ہیں عورت کے خوبصورت پرکشش اور لذت آمیز جم نے اس رقص میں بوی اہمیت حاصل کرلی۔ اس میں زیادہ سے زیادہ گانے شامل ہونے گے لہذا شاعر اور موسیقار دونوں اس رقص کے لیے ضروری بن گئے۔ عور توں نے اپند کیا ہے۔

## 🕸 کتھک کی جمالیات

کتھک ایک قدیم ترین رقص ہے معنی ہیں "کہانی سانے والا" کتھا (کہانی) کتھک کابنیادی جزئے کتھک کا فن کاراپ آرٹ ہے کہانی کو جلوہ بنادیا ہے۔ ہندو ستان کی جانے کتنی اساطیر کی، ند ہی اور علاقائی کہانیوں کو کتھک نے اپنی جمالیاتی قدروں کے احساس اور جذبے ہے ہم آ ہنگ کر دیا ہے۔

ایک علاقے ہے دوسرے علاقے میں جانے والے کتھا ساتے تھے اور تج بے بیان کرتے تھے اپ علم کی روشنی عطا کرتے تھے ، اساطیر اور ند ہب ہے اپنی والور قصوں کو لوگوں کے احساس اور جذبے ہے قریب ترکر نے کے لیے فن خرہب ہے اپنی والور قصوں کو لوگوں کے احساس اور جذبے ہے قریب ترکر نے کے لیے فن کاروں نے رقس کا سہار الیا ، ابتد امیں رگ وید اور این شدوں کی خاص خاص باتوں کو رقص کے ذریعہ چیش کیا گیا پھر مہابھار ہے اور راہائن وغیرہ کہانیوں کو موضوع بنایا گیا تاکہ عوام تک ان کی روشنی تمام رسوں کے ساتھ پہنچ سکے۔ ابتدا میں رقص پر آریائی مزاج غالب رہا، ہندوا سطور اور ند ہبی خالات کو موسیقی، شاعری اور نغوں میں چیش کیا گرااور رقص میں ان سب کو شامل کر کے ڈراہائی کیفیتیں بیدائی گئیں۔



سانجی کے استوپ نمبر آپر تص جمال!



کتھک کا جمال (ستارہ دیوی)

سمتعک کی تاریخ پر نظر رکھی جائے اور اس کے موضوعات اور اس کی تکنیکی تبدیلیوں کا تجزیہ کیا جائے تو اندازہ ہوگا کہ اس رقص میں بڑی وسعت اور لیگ ہے۔ اس نے ہر دور کے مزان کو ہم آ ہنگ کیا ہے۔ جانے کتنے تاثرات قبول کیے ہیں، چین، وسط ایشیا، ترکی، ایران اور مصر کی تہذیب نے بھی ہندوستان کی مٹی کی خمر شبوؤں کے ساتھ اسے کسی نہ کسی طرح متاثر کیا ہے۔ بدھ ازم کے آخری زمانے میں اس رقص نے بدھ کمتاؤں کو موضوع بنایا تھا۔

ہندوستان کے کلا سیکی رقص کی روشنی عاصل کر کے تھیک نے عوامی زندگی اور مجموعی طور پر تہذیبی زندگی ہے ایک رشتہ قائم کیا ہے۔ اکبر کے زمانے میں اس فن نے عروح پایا، بھگتی تحریک اور صوفیانہ ، بخانات نے اسے بڑی تقویت بخشی ہے۔ بزرگوں کے تجربوں کا فزکار انہ اظہار ہوا، انسان دوستی کا جذبہ اس رقص کا اہم ترین موضوع رہا۔

کھک کے فنکاروں نے "نرت" میں ایسے شعری تج ہوں کا سہار الیا جن میں بھگتی کا جلوہ اور صوفیانہ تج ہوں کی رو ثنی تھی۔ اس سے قبل 'وشنویت کی روایت کو اور پختہ کردیا، کر شن تھک کے اہم ترین 'وشنویت کی روایت کو اور پختہ کردیا، کر شن تھک کے اہم ترین جمالیاتی موضوع ہے اور ان کے تعلق سے تج ہوں کی ایک بڑی دنیا سامنے آئن اس رقض نے کر شن بھگتی کو جس شد سے قبول کیا ہے اور اس کے تعلق سے جن اعلیٰ ترین تج ہوں کا فنکارانہ اظہار کیا ہے اس کی مثال کہیں اور نہیں ملتی

اس خوبصورت رقص میں دراوڑی اور آریائی تج ہوں کی بڑی داآویز آمیزش ملتی ہے اور کرشن بھلتی کے تج بے اس کی عمدہ ترین مثال ہیں۔ کرشن رادھا، کرشن کی بنسری، جسودھا، جمنا، گوہیاں ورندابن دغیرہ سب اس رقص کے آہنگ میں شامل ہوئے اور کر دار اور آہنگ بن کر رہے، مہابعارت کے کرشن بھی اپنی خصوصیتوں اور خاص طوریر اپنی گہری فلہ غیانہ شجیدگی کے ساتھ جلوہ گرہوئے۔

رقس کے لیے یقینا یہ سب عمدہ ترین موضوعات تھے ان تمام تصوں اور کرداروں اور ان کی شخصیتوں کے آبٹک میں رس تھے، ایسے رس تھے، جن سے آنند ماتا ہے، جمالیاتی انبساط حاصل ہو تا ہے لہذا نوبصورت عناصر کے تاثرات اور رد عمل کواس تھ نے جمالیاتی عبادت کی صورت دے دی اور رسوں اور آنند کا اعلیٰ ترین احساس بخش ، چنٹری داس، عمیر ابائی، سور داس اور وقیا پتی کے نغموں کو تھمک نے شدت سے قبول کیا۔ ان کے بول اس قص سے پھھاس طرح وابستہ ہو گئے جیسے یہ اس قص کے پیش نظریا اس قص کے لیے وجود میں آئے ہوں۔

ایران اور وسط ایشیا کے وہ فیکار جو مسلمانوں کے عہد میں ہندو ستان آئے انہوں نے بھی اس کے ارتقاء میں نمایاں حصہ لیا اور دو بڑی تہذیبوں کی آمیزش نے اس قص کے دائرے کو اور و 'بیج کیا۔ حضر ت امیر خسر '' نے 'یامنی 'اور کامنی کو ہندو ستانی راگوں میں شامل کیا اور محصک نے اس خوبصورت آمیزش کو بڑی شدت ہے قبول کیا۔ اس طرح اس کے نئے اسالیب پیدا ہوئے۔ اس کی بختیک میں نئے تجربے ہونے لگے۔ اکبر نے فتح پورسیکری کے محل میں اس رقص کو نمایاں جیشیت ہی اور اس کے ساتھ ہندو ستان کے دوسرے درباروں میں اس کی جمالیاتی خصوصیتوں کی قدر و قیمت کا احساس ہونے لگا۔ مغلوں کے دور تک اس میں بہت می تبدیلیاں ہوئی آرائش وزیبائش کے پیش نظر لباس میں جو تبدیلی ہوئی ہو ہو بھی توجہ طلب ہے۔ اس کے آہنگ اور بول نے اس عروح بخشا، شاعری کی نئی خوبصورت علامتوں نے اس کی اداؤں کو نئی معنویت بخشی، بھاؤ (Bhava) اور ایھیئے (Abhiney) پر بھی گہرے اثرات ہوئے۔ شاعری کی چند اقبیازی جمالیاتی خصوصیات کو اس طرح پیش کر ناچا ہتا ہوں .

پاؤں کے حرکت وعمل پر زیادہ تو جدر ہتی ہے۔ یہ حرکت وعمل جمالیاتی انبساط پانے کاسب سے اہم ذریعہ ہے۔ رقص دیکھنے والوں کے احساس اور جذبے تک چینچے اور ان کے نروس سٹم سے ایکہ ، رشتہ قائم کرنے کا اہم ترین وسیلہ ہے ''دھک اور آ ہٹک ہی رشتہ

- پیداکر تاہے۔
- ر فتار (Speed)اس د قص کی روح ہے ر فتار کا جمال متاثر کر تا ہے۔
- و نقار کی شدت کے ساتھ اچانک رک جانے اور ساکت و بے حرکت ہو جانے کاعمل توجہ طلب بن جاتا ہے۔ شدت اور تیز عمل اور دھیماین سکوت اور اچانک خاموشی،اس رقص کی جمالیاتی خصوصیات ہیں کہ جن سے جمالیاتی انبساط حاصل ہو تاہے۔
- جرت نائیم اور کھا کلی کی طرح کھک بھی ایک پرو قار رقس ہے جواپنے منفر دانداز ہے حسن کی پرو قار جہتوں کو پیش کر تا ہے۔
   شبت آ فاقی انسانی قد روں کے جمال کی شدت ہے محسوس کرنے کا ایک وسیلہ بن جا تا ہے۔
- الطافت اور نزاکت کاعمرہ معیار پیش کر تاہے جس کی وجہ ہے اس کا مجموعی تاثر حد در جہ لطیف اور نازک ہو تاہے۔ یہ رقص لذت بخشاہے اور مسرت بخش رقص کی اپنی مثال آپ ہے لذت بخش اور مسرت بخش نے زندگی کے انبساط کو نمایاں طور پر جلوہ بنایا ہے۔ اس رقص میں نرت ، نرتیہ اور نامیہ تینوں کا امتز ان آیک جلوہ بن جاتا ہے۔
- موسیقی اس کالاز می جز ہے رقص کا آبنک موسیقی کے آبنک سے جذب ہو جاتا ہے آبنک اور دھن یا پھر دونوں کی وحدت اس رقص کی جمالیاتی جہتوں سے آشا کرتی ہے، سار نگی، پکھر اج اور دوطبلوں کی مدد سے ایک پروقار فضا بنتی ہے اور آبنک کا رشتہ قائم ہوتا ہے۔
- خاص لمحوں میں ایک بی بول کو بار بار دہرانے کے عمل لینی''لہرا'' ہے رقص کی شدت،اس کے دھیے بن اور تیز عمل کے ساتھ اطباد کا خوبصورت متجہ ہے۔ مغل دربار میں اطباد کا خوبصورت متجہ ہے۔ مغل دربار میں 'لہرا'کو شامل کر کے اس رقص کے جمالیاتی اظہار کو اور پر کشش بنادیا گیا۔



رقص كاايك نهايت خوبصورت تيور، كهجورابو (حالوكيه عهد 950ء)

- 'باترا کا خاص خیال رکھا جاتا ہے ، موسیقی میں رقص کے عمل کے پیش نظر دفت کی 'نقسیم پر نظر رہتی ہے۔ باترا تال(Beats) کا خیال ہے۔ تری تال(سولہ) کیک تال(بارہ)اور دادرا(جیھ)ان تینوں کی اہمیت ہے ان تالوں کو باترا کہا جاتا ہے۔
- تال کے ساتھ 'لے' کی بھی اہمیت ہے۔' لے' کی تیزی اور شدت اس کی آہتگی اور اس کی درمیانی کیفیت رقص کے حسن کو ابھارتی ہے۔ 'لے' کی آہتگی اور اس کی درمیانی کیفیت رقص کے حسن کو ابھارتی ہے، لے کی آہتگی (وبلتھ) بھی متاثر کرتی ہے اور اس کی تیزی اور شدت (وتھ ) اور اس کی درمیانی کیفیت (مدھیہ) بھی گہر ااثر ڈالتی ہے۔ 'لے کا تعلق رقص کے اپنے آہنگ ہے ہے، انیں، تھا، (آہت ) وون، تھا، (تھا کی دوہری رفتار) اور چوگن ('تھا' کی چار گنی رفتار) بھی کہتے ہیں۔ کبھی کبھی آٹھ گن رفتار) بھی کہتے ہیں۔ کبھی کبھی آٹھ گن رفتار) تھا گن رفتار) بھی شامل ہو جاتی ہے ان کے علاوہ 'لے' کی کئی اور صور تیں اور کیفیتیں ہیں جن میں 'تھا' کی رفتار کواور تیز کیا جاتا ہے۔ کی رفتار کواور تیز کیا جاتا ہے۔ اے باربار دہر ایا جاتا ہے۔
- اس رقس کا گلزا بھی اہمیت کا حامل ہے فنی کلڑے یا جھے بھی گہرا تا رُدیتے ہیں۔ ہر کلڑے کے بعد رقاص کھک کسی نہ کسی تورکا جمالیاتی پیکر بن جاتا ہے چو نکہ اس رقص میں رقاص عموماً ابتدامیں آ ہتگی کے حسن کو پیش کر تا ہے اس لیے ابتدائی کلڑے بھی اس کے مطابق ہوتے ہیں۔ جیسے جیسے رفتار تیز ہوتی ہے کلڑوں میں بھی تیزی اور شدت آ جاتی ہے وہلتھ (آ ہتگی) مدھیہ (در میانی رفتار) اور در تھ (شدت) کے کلڑے الگ الگ ہوتے ہیں، آمد اور سلامی ولمبتھ کے کلڑے ہیں، توکار نٹ داری اور
- جب کوئی مکڑاا کی ساتھ تمین بار پیش کیاجاتا ہے اور اس کی رفتار ایک جیسی ہوتی ہے تواہے چکر دھار مکڑا کہتے ہیں یہی وہ مقام ہوتا ہے جہاں رقاص کے بہتر فن کی پہلیان ہوتی ہے۔ سمک کا بڑا فزکار اس مقام پراپنے آہنگ کا رشتہ تال ہے قائم کر کے جمالیاتی انبساط عطاکر تاہے۔
- کلزا کا تصور چکر کے بغیر پیدانہیں ہو سکتا، چکراس میں جلوہ بن جاتا ہے۔ ایک پاؤں پر گھومنا یا پنجے کے بل تیز تیز گھو منا نکزا کا تقاضا ہے۔ چکر شدت اور تیزی کا تقاضا کر تا ہے اس چکر کا حسن سیے کہ فنکار اپنے تمام تحریک کے باوجود اس مقام سے نہیں ہتماجس مقام ہے رقص کی ابتد اہو تی ہے۔ چکر میں شدت بھی بھی اتنی بڑھ جاتی ہے کہ فنکار کے دو سر نظر آنے لگتے ہیں۔
- کتھک میں جب کوئی کہانی پیش ہوتی ہے تو بہت ہی کم وقت میں اس کہانی کی فضااور اس کے کرداروں کے تاثرات پیش کردیے جاتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ کہاجاتا ہے کہ کتھک جاپانی مصوری ہے جس میں تاثرات کی معنی خیز لکیریں تو ہوتی ہیں لیکن فزکار کم از کم لائم الکم کیسروں سے جمالیاتی تجربے پیش کردیتا ہے۔ اس فن میں وہی تیزی اور ہدت ہوتی ہے جو کسی بھی اعلیٰ مصوری کی خصوصیت ہے۔
- اس رقص میں چبروں کے تاثرات کے ساتھ ہاتھوں کی مدراؤں کی بھی اہمیت ہے لیکن مدراؤں کی علاحدہ حیثیت نہیں ہے۔ یہ مدرائیں رقص کے مجموعی حرکت ہی ہے مدراؤں کی معنویت اجاً کر ہوتی ہے۔
- اس سلیلے میں کھک کی جمالیات کے پیش نظر اس تکتے پر نظر ضروری ہے کہ فزکار کا جسم جذبات واحساسات اور تا رات کا مجموعہ ہوتا ہے۔ ایکے اپیکر بنآ ہے، جسم کا کوئی حصہ علاحدہ اہمیت نہیں رکھتااورات علاحدہ کرکے دیکھنامناسب نہیں ہے۔ کھک تو حرکت کی سیال صورت کارقص ہے رقاص کو درخت، سورج یا جا ند پیش کرتا ہے تو اپنے ہاتھوں سے اشارہ نہیں کرتا بلکہ اس کا پورا جسم المجمع المیکی یک بیک بین جاتا ہے۔

فزکار جب ایک سے زیادہ کردار پیش کرتا ہے تو کرداروں کے مختلف یا متضاد عمل کا معاملہ بھی اس کے پیش نظر رہتا ہے اسے ایک عمل کے بعد دوسر سے عمل کی طرف رخ کرنا پڑتا ہے تاکہ عمل اور کردار کافرق محسوس ہو سکے۔ رمز او قاف کا یہ حسن ' بلٹا' میں ماتا ہے جسم کی عمل تبدیل کے ساتھ فن کا ر دوسری جانب آجاتا ہے، رمز او قاف کے حسن کے احساس کے بغیریہ عمل ممکن نہیں ہے۔

' پلٹا'اس رقص کے دائرہ کواس طرح وسیع اور گہر اکر تاہے کہ رقص دیکھنے والوں کو موجود منظر ایک یاایک سے زیادہ جہوں کاسر ف احساس بی نہیں ہو تا بلکہ وہ جہتیں ان کی آتکھوں کے سامنے آجاتی ہیں۔' پلٹا' میں چہرے اور آتکھوں کے تاثرات ادر گر دن اور ہاتھوں کی جنبش اور پاؤر کے تحرکات کی اہمیت ہے جو مجموعی طور پر پورے جسم کوایک پیکر بنادیتے ہیں۔



شیو کار قص (نوی*ی صد*ی عیسوی)

کتھک کو ہندوستانی کلا سیکی رقص میں انتہائی متاز در جہ حاصل ہے۔ یہ رقص تجربوں کے جمالیاتی اظہار میں دوسرے کلا سیکی رقص سے زیادہ آزاد ہے۔ بھارت نائم میں بہت می پابندیاں ہیں اسے دہ آزادی نصیب نہیں ہے جو تھک کو ہے۔ ہندوستان کے دوسرے کلا سیکی رقص میں مختلف رقاصوں کے مختلف اندازاور تیور نہیں ہیں بڑی بکسانیت ہے۔ ایک رقاص کا جمالیاتی اظہار دوسرے رقاص کے جمالیاتی اظہار سے بہت قریب اور ماتا جاتا ہے۔ ایس مماثلت تھک میں نہیں ہے۔ یہاں ہر رقاص اپنی انفرادی خصوصیتوں سے بھی پیچیانا جاتا ہے۔ کھک میں ابتدائید (وندنا) بھی مختلف ہو جاتا ہے۔ وندنا (Vandana) اور ٹھٹ (Thaat) کی پیش کش بھی مختلف ہو جاتا ہے۔ کھک میں بول سنانے والے کا آبٹک غیر معمولی میشیت رکھتا ہے۔

#### منی بوری رقص کی جمالیات

منی پوری رقص بعنی جگوئی (jagoi) کاانحصار پر و قار جسمانی تحریک کے ساتھ جذبات اور احساسات کے فزکارانہ اظہار پر ہےاس کی نغماتی کیفیتیں توجہ طلب بن جاتی ہیں۔ سر ،ہاتھ اور پاؤں کی متوازن حرکتیں اس رقص کا حسن ہیں بیہ حسن تناسب اور شظیم کااحساس عطاکر تاہے، پورا جسم اظہار بن جاتاہے۔

منی پوری رقعس یاجکوئی کی روایت بہت قدیم ہے بعض پرانے نسخوں مثلاً''کر شن رس شگیت ''اور گوو ند شگیت ایاارس'' میں اس کے بعض اصول اور قاعدے درج ہیں اور ساتھ ہی آرائش وزیبائش اور لباس کے متعلق بھی ہدایتیں ملتی ہیں۔

اس رقس کارشتہ شیوازم سے بہت ہی گہراہے اس لیے اس میں مر دادر عور تیں دونوں کی وحدت کا خوبصورت تصور ہے۔ پورا جسم یعنی 'لاسیہ'ادر' تندوا' دونوں کا حسن ماتا ہے۔ دونوں کی وحدت ہی متاثر کرتی ہے ان کے حسن کو پیش کرنے کے لیے پچھے ٹھو سِ اصول ہیں اور جب ان کی کمل یابندی ہوتی ہے تو منی پوری رقص کی قدر وقیت کا صحح اندازہ ہو تاہے۔

جس قبیلے نے اس رقص کواپنے وجود کے اظہار کاذر بعیہ بنایا ہے وہ منی پور کی اس نسل سے تعلق رکھتاہے جس کارشتہ 'تانتر 'اور اس کے رسم و رواج سے گہر اتھا اس ملک سے وابتگل کی وجہ سے ''شیواور شحکی'' کے حس پیکر وں نے ایک پر اسر ارسفر کیا ہے۔ اس رقص کے حسن کارشتہ اسطور اور اس کی رومانیت اور اس کے حسن سے بڑا گہرا ہے۔ براتیہ (Bratya) کے خہ بجی تصورات میں کا نئات کے حسن و جمال کے قدیم ترین خیالات ، خوف ، چرت اور مسرت کے پر اسر ار ابتدائی جذبات اور تجربات کے ساتھ موجود ہیں اور ساتھ ہی ''عظیم ماں'' اور شیو کے حسی خربی پیکر بھی متحرک نظر آتے ہیں۔

ند ہی خیالات و تصورات نے روایتوں اور قصوں کی صور توں میں جانے کتنے پراسر ار واقعات پیش کیے ہیں جن میں کا نناتی جلوے بھی ہیں اور فوق الفطر ی عناصر بھی، یہ سب اس رقص کے موضوع بنتے ہیں، ان میں شیوا کٹر بنیادی مرکزی کر دار رہے ہیں، رقص کو کا کناتی آ ہنگ عطا کرنے کی خوابش شیو کی وجہ ہے ہے۔

ر قص کو منی پور کے لوگوں نے ابتدات عزیز رکھا ہے۔ ایک پرانی روایت ہے کہ منی پور کی وادی شیو کے رقص کا بتیجہ ہے یا شیو کے رقص کی تخلیق ہے! ایک دوسر می روایت سیند بہ سیند چلی آر بی ہے کہ بید وادی ایک جمیل تھی جس کے گر دسنر پہاڑیاں تھیں، شیو پاروتی کے ساتھ رقص کرنا چاہتے تھے اور اس کے لیے انہیں کسی خوبصورت ترین جگہ کی تلاش تھی جب اس خوبصورت جمیل پر نظر پڑی تو اس پر فریفتہ ہو گئے، جمیل کا ساتھ رقص کیا اور اپنے رس کا ظہار کیا۔
سارا پانی پی لیا، دیکھتے بی دیکھتے ایک خوبصورت وادی وجود میں آگئی جہاں شیو نے پاروتی کے ساتھ رقص کیا اور اپنے رس کا ظہار کیا۔

اس دوایت میں شیو اور پاروتی کے ساتھ چند دوسر ہے کر دار بھی ہیں جن سات دنوں میں شیو کار قص جاری رہااور سات رسوں کا ظہار ہوتا رہاان میں گند ھاراؤں (Gandharvas) کی آفاتی کا کناتی موسیقی بھی جاری رہی، رقص اور موسیقی کی اس فضامیں ''ناگ دیوتا'' بھی آئے جنہوں نے اپنے لعل (منی) سے پوری دادی روشن کردی اس دادی کانام اس وجہ سے منی پورہے۔ لعل یا منی شیو کے کا کناتی آفاتی رقص کی علامت

اورروشیٰ ہے جو تمام رسوں کی وحدت کاخوبصورت اشار ہ یاعلامیہ ہے۔

منی پور کے قدیم باشد وں کاعقیدہ دہا ہے کہ وہ گند ھاراؤں کی نسل کے ہیں لہذاان کارشتہ جنت اور آ ہانوں ہے ہو سیقی کے کا کائی آ فائی رکھ ہے ہے۔ ان لوگوں نے منی پور کو اللہ ھاراد یہ "جی کہا ہے۔ شیو کے رقص اور ان کے رقص کی اداؤں اور مدراؤں ہے بھی انہوں نے جس طح پرایک بنجائی خوبصور ہے۔ منی پور کیا ہے۔ منی پور کیا ہے۔ پہاڑی (مشر تی سر حد کانام) سومارا (Somara) ہے۔ ایک دروازے جیسی ہے جس سطح پرایک خوبسور ہے کہ یہ دروازہ دیو تاؤں نے بتایا ہے اور اس کی حفاظت منی پور کے لوگوں کا فرض ہے۔ اس پہاڑی کے قریب جو لوگ رہتے ہیں انہیں تاکی خش بن ایا ہے اور اس کی حفاظت منی پور کے لوگوں کا فرض ہے۔ اس پہاڑی کے قریب جو لوگ رہتے ہیں انہیں تاکی خش بن اللہ ہے اور اس کی رموزے آشنا کیا، مہابھارت میں بھی اس دروازے کاذکر ہوتے ہوں کہا ہے کہ یہ دوری مام ہے کہ جبال شیو نے بھر ہو (ثانیہ شاسر کے خالق) کور قص کے رموزے آشنا کیا، مہابھارت میں بھی اس دروازے کاذکر افتاب کے پراسر ادر قص کی حرکت اور آبنگ کے تعلق سے کیا ہے۔ اوشار صحیح کاذب ) نے ہوروان کی بہاؤی جھلک ای مقام پر نظر آتی ہے عالب بی کی پہلی جھلک ای مقام پر نظر آتی ہے عالب بی کی پہلی جھلک ای مقام پر نظر آتی ہے عالب بی کی پہلی جھلک ای مقام پر نظر آتی ہے عالب بی کی پہلی جھلک ای مقام پر نظر آتی ہے عالب بی کی پہلی جھلک ای مقام پر نظر آتی ہے عالب بی کر کی اور صبح کی پہلی دو شی عور تیں اورش کی عور تیں اورش کی عور تیں اورش کی علامت ہیں۔ اوشاکار قص جے منی پور کے لوگ " چنک کھیر دل" (Chingkheirol) ہے ہیں ایک قدیم تریار قسم میں جو لب ساستیال کرتی ہیں ان جی سے دہاں شیا عمر وف ایک " میاں شیا عت ادر بہادری کے بھی تھے میں پور کی ایک معروف ایک " میاں شیا عدر اس اس میں جہاں عشق کی ایک داستان ہے دہاں شیاعت ادر بہادری کے بھی تھے میں بیر کی ایک داستان ہوں بیاں شیاعت ادر بہادری کے بھی تھے۔

منی پورکی ایک معروف ایپک "تیپاکھمبا" (Taibakhamba) میں جہاں عشق کی ایک داستان ہے وہاں شجاعت اور بہادری کے بھی تھے ہیں تیپاکھمباکار قص منی پوری رقص کی روح بن کر رہاہے۔ کہاجاتاہے کہ مشہور رقص" لائے ہاروبا" ان بی دونوں کا قدیم رقص ہے اس رقص کا حسن ایسا ہے کہ لوگ ان دونوں کو شیو اور پارتی کی صور توں میں محسوس کرتے ہیں ، منی پوری رقص پر ہر مااور چین کے بھی اثرات نظر آتے ہیں میں بیال کے ذکار وں نے ان دونوں ملکوں کاسفر کیا ہے اور وہاں کی بعض جمالیاتی جبتوں کو اسپیز رقص سے ہم آہنگ کیا ہے۔

منی پور کے حکمرانوں نے ابتدا ہے رقص اور موسیقی کی سر پرستی کی ہے اور فنی روایتوں اور اصولوں کوزندہ رکھنے کی کوشش کی ہے۔ حکمرانوں کے علاوہ مختلف علاقوں میں رقص کی تعلیم دینے والے گرور ہے ہیں جہوں نے رقص کی تربیت میں نمایاں حصہ ایا ہے اور ایپک کے بیشتر واقعات کورقص میں پیش کرنے کی بہتر تعلیم دی ہے۔ ڈھول، نقارہ، جھانجھ اور مجیرا وغیرہ نے بھی مناسب تربیت میں حصہ ایا ہے۔

1764 میں جب پہ ہیاکا پوتا بھاگیہ چندر تخت نشیں ہوااس وقت وشنو یت وادی میں بھیل چکی تھی، بھاگیہ چند کر ٹن بھگئی کو پبند کر تا تما لکڑی کے جسے بنوائے اور امپھال میں کر ٹن کا مشہور مندر ''کوبند بی ''تعمیر کرایا بھاگیہ چند موسیقی اور رقص کادل دادہ تھااس لیے اس نے فنون کی جاتب بھی توجہ دی خود بھی ایک رقاص اور موسیقار تھا منی پور کے رس لیلا کا خالق وہی ہے۔ منی پوری رقص میں ''مہار س و سنت رس، اور کنج رس کو اس نے شامل کیا ہے اس کا خیال تھا کہ وشنو کے او تار کر شن کی عظیم ترین روحانی فطر ت اور اس کی عظمت کو سمجھنے کے لیے ان رسوں کا سمجھنا ضرور ی ہے۔ بھاگیہ چند کی حساس طبیعت نے حتی سطح پر کر شن کو اکثر بہت قریب محسوس کیا تھا، لکڑی ہے کر شن کے پیکر بنانے کا تھم ای وقت دیا تھا جب کر شن نے خواب میں آگر اسے ہدا یت دی تھی اس طرح ''گوو ند بی "مندر کی تعمیر ہے قبل اس نے کر شن کا تھم سنا تھا۔ رسوں کی وضاحت کے سلسلے میں بھی اس نے کہا تھا کہ ان رسوں کی ایمیت خود کر شن نے اسے بتائی تھی ، منی پوری رقص میں جب اس نے تجربے کیے اور اچھو با بھا تگی پر نگ

بھاگیہ بلاشبہ بڑا حساس فزکار تھا، اس نے منی پوری رقص کے خوبصورت موضوعات منتخب کیے اور رقص کی اداؤں اور مدراؤں کی بھی خوبصورت تغکیل میں نمایاں حصہ لیا۔ رقص کے رس پر گہری نظر رکھی اور آ ہنگ کی جہتوں کا احساس دیا۔اس رقص میں آرائش وزیبائش اور لباس پر بھی غور کیااور مناسب مدایتیں دیں بمومِل (Kumil) یعنی منی پوری رقص کے لباس کا بھی خالق وہی ہے۔

ان تمام انقلابی تبدیلیوں کے باوجود بھاگیہ چندر نے منی پور کی بعض اعلی روایات کو نظر انداز نہیں کیا مثلاً رقص کے لباس پر غور کرتے ہوئے اس بات کا خیال رکھا کہ روایت کے مطابق رقص میں عور توں اور لڑکیوں کی ٹائلیں نظر نہ آئیں اور ان کے پاؤں کی کوئی جھلک نہ ہاے۔ چبرے پر ہاکا ساپر دہ ہو جس سے کم از کم نصف چبرہ چھپارہے، منی پوری رقص میں عور تیں جب اسٹیج پر آتی میں تواپنے خوبصورت لباس میں تیرتی ہوئی محسوس ہوتی ہیں ایسالگتاہے کہ جیسے کسی اور دنیاہے آئی ہیں۔

اس انقلاب کے باوجود روایتی رقص زندہ رہااور آج بھی مقبول ہے قدیم رقص کے لباس پراس انقلاب کا جواثر ہواہے اس کی پیچان مشکل نہیں ہے۔ رقص کے قدیم لباس کو پھانک (Phanek) کہتے ہیں پھانک کو مل ہے متاثر ہواہے لیکن رقص کے پرانے تیوراب بھی موجود ہیں۔
کہا جاتا ہے کہ جب بھاگیہ چند رنے منی پوری رقص کی تکنیک پر غور کر ناشر وع کیا تواس نے وادی کے بڑے اور رقص کے بھلتوں کو وعوت وی اور ایک عرصہ تک ان سے تبادلہ خیالات کر تارہا۔ ''مووند شکیت لیااولاس'' اس کا بہتے ہے۔ اس میں رقص کی تمنیک کی اہمیت سمجھائی میں اور آبنگ اور جم کے حرکت وعمل کی جمالیات پر روشن ڈائی گئی ہے۔

منی پوری رقص کی چند بنیادی امیازی جمالیاتی خصوصیات اس طرح پیش کی جاسکتی ہیں:

- اس قص کوانسان کے پورے وجود کااظہار سمجھاجاتا ہے لہذام داور عورت دونوں کا حسن اس کاموضوع ہے۔
- مر د کا جلال اور عورت کا جمال احساسات اور جذبات کے ساتھ تندو اور لاسہ میں پیش کئے جاتے ہیں دونوں کی وحدت کا جلوہ متاثر کر تاہے۔
- اساطیر کی رومانیت کاعمرہ شعور ملتاہے ، کا نتاتی آ ہنگ ہے رشتہ قائم کرنے کی ایک تڑپ ملتی ہے جور قص میں آ ہنگ اور آ ہنگ کے رشتے کی وصدت کی صورت واضح کردیتی ہے۔
- شید،وشنو، کرش،پاروتی،رادهااوراد شاوغیر دا کثر کرداروں کی صور توں میں ملتے ہیں۔روایتی قصوںاور کہانیوں کی روہانیت کے جلوےاس ہے کمبرار شتہ رکھتے ہیں،اس رقص کی بعض جمالیاتی جہوں ہےاس حقیقت کی پیچان ہوتی ہے۔
- 🕻 تص کے آہنگ کو موسیقی کی لہروں کے ساتھ اعلیٰ ترین سطح پر لے جانے کا عمل ملتا ہے عالبًا اس کی وجہ یہ ہے کہ یہاں کے رقاص

گندهاراؤں ہے ایک بڑا پراسرار رشتہ رکھتے ہیں تمام رسوں ہے رشتہ قائم کرنے کی لبک کے ساتھ یہ عقیدہ بھی ہے، کہ فنکار رسوں کی لذتیں عطاکر رہاہے۔

مر در قص میں زیادہ انچسلتاہے، عورت کاہر تحر ک نرم ہو تاہاں کے ہاتھ زیادہ آگے نہیں بڑھتے، عورت کا تحر ک تیز ہو تاہے اور آزادی کااحساس بھی ملتاہے لیکن اس وقت بھی زی اور متوازن کیفیت کااحساس ہو تارہتاہے۔

و شنویت کے اثر سے عبادت کا تقدش بھی منی پوری رقص میں صاف طور پر جھلکتا ہے مر د کے رقص میں جھولوم (Cholom) کا اندازای کے اثر کی وجہ سے ہے، مر در قص کرتے ہوئے عام طور پر تین عمود کی حرکتوں یا عمود کی انداز کو پیش کر تاہان میں ایک 'جھولوم' بھی ہے تح ک کا حسن تو جہ طلب بن جاتا ہے۔



قديم منى يورى رقص كى ايك ادا!

ا بازدوں اور ٹانگوں کو زیادہ سے زیادہ بھیلانے (Parasaranam) کا انداز شیو کے نندی سے تعلق رکھتا ہے، رقاص عمومااس تیوریا انداز سے تسخیر کرنے کے تاثرات پیش کرتے ہیں، حرکت، عمل، قوت، تسخیر اور عناصر کو کرفت میں لینے کابیا انداز متاثر کرتا ہے، جمالیاتی انبساط عطاکرنے میں یہ عمل پیش پیش رہتا ہے۔

- بعو (Bhava) کو پیش کرنے کے لیے رقاص کا پورا جم تجربوں کے مطابق عمل کرتا ہے۔ ایک ہاتھ کے بچیس سے زیادہ
   اشارے کنا ہے ہیں اور دوہا تھوں کے چودہ سے زیادہ اشارے کنا ہے، تحریک کے حسن کی بچیان ہر حرکت سے ہوتی ہے۔
- رقاص ہاتھوں کی حرکتوں یا "باہو بھید (Bahubhadas) ہے واقف ہوتے ہیں لہذا ہر حرکت کی معنویت ہے آشا
   کرتے رہتے ہیں۔
- سرکی حرکتوں یاشر جھید (Shirbhedas) کا تعلق ہاتھوں اور آنکھوں کی حرکتوں سے ہو تا ہے، سرکی تمام حرکتوں کا انحصار ہاتھوں کے تحرک یہ ہے اور آنکھیں بھی ہاتھوں کے تحرک سے وابستہ ہیں۔
  - گرد ناور شانوں، گھٹنوںاور ٹانگوں کی ادا ئیں اس تص میں اس کے فن کے مز اج اور نقاضوں کے مطابق اہمیت رکھتی ہیں۔
  - پاؤں کے تح ک اور قد موں کے مقامات جے جاری (Chari) کتے ہیں تجربوں کے آبٹک کے بیش نظر اہمیت رکھتے ہیں۔
    - عیاری کی میار قتمیں ہیں جن میں اس رقص کے جمالیاتی پبلوواضح ہوتے ہیں۔
      - "بھومی بیاری" بین فزکار زمین ہے لگ کر جمالیاتی تحریک کااحساس دیتاہے۔
      - "آت پلوتی" میں وہ آمپیاتا ہے اور تیز اور تیز ترتح کے کا حسن پیش کر تاہے۔
- ایدوشٹ میں بیٹھ کراینے یاؤں کی حرکتوں ہے آسودگی بخشاہے اور "بھاری ماری" میں گھوم کر تحریک کے سن کااحساس دیتا ہے۔
- منی پوری رقس میں رسوں کو بہت اہمیت دی گئی ہے ، مہاری ، کنجرس و سنت رس ، وغیرہ اہم ہیں ، کر شن اور رادھا کور قس کا موضوع بناتے ہیں توان رسوں کے اظہار کو ضروری جانتے ہیں۔
- 'رس' رقس کے ساتھ "پارنگ "(Parengs) کو بھی اہمیت دی جاتی ہے۔ یہ رقص 'رس رقس ' سے پہلے پیش کیا جاتا ہے۔
   ان میں بر ندا بن پارنگ "اور بھا نگی پارنگ عوام میں مقبول ہیں۔
  - منی پورر قص موسموں میں بھی تقسیم ہے۔ ہر موسم کے رقص کامز اے اوراس کا حسن علا صدہ ہو تا ہے۔
- منی پوری رقص نے جب 'رس' کوزیادہ اہمیت دی تو نغت گی کی قدر وقیمت بڑھ گئی۔ ہر رقص کو نغموں میں وھالنے کی کو مشش سے
   جانے کتنی خوبصورت جمالیا تی جہتیں بید اہو گئیں۔

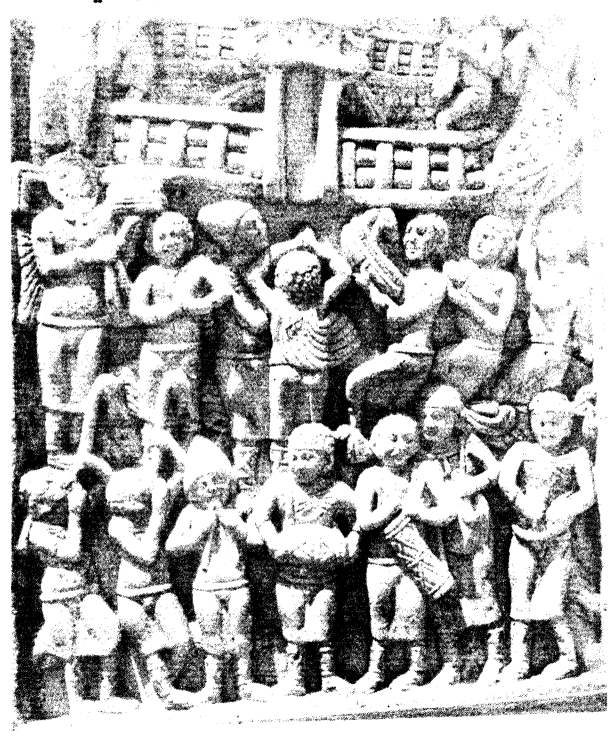
ہندو بتان کے اکثر کا سیکی رقس کار شتہ عوامی رقص ہے ہالیے رقص میں عوام کے ابتدائی حتی تجرب بھی شامل ہیں اور ساتھ ہی فطری اور والہانہ اظہار کی مثالیں بھی ملتی ہیں۔ اوّلین اور قدیم تجربوں کے آبنگ کی پیچان مشکل نہیں ہوتی، کلا سیکی رقص نے عوامی رقص ہے جہاں ابتدائی تجربوں کی شادابی حاصل کی ہے وہاں تحریک، تنظیم اور رنگ آمیزی کی جرب انگیز وحدت کو بھی پایا ہے۔ بلاشبہ کلا سیکی رقس کی جمالیات کا معنی خیز رشتہ ہندہ ستان کے عوامی رقص ہے ہے۔ بعض اداؤں میں تجربوں کا براہ راست اظہار اور سادگی کا حسن بید دوایی بنیادی شعوصیات ہیں جن سے کلا سیکی رقص متاثر ہواہے۔ بعض عوامی رقس یاان کے بعض پہلوؤں کے لیے بچھ اصول اور قاعدے مرتب ہو ہے اور اس طرح رقس کا باضابطہ ارتقابو تارہا۔ رقس کے ساتھ ڈھول، نقارہ، ڈمر ووغیرہ کو بھی قبول کیا گیا اور ان کے بھی قاعدے اور اصول بنائے گئے عوامی رقص کی آرائش و زیبائش اور لباس نے بھی کلا سیک رقس کو ہدت سے متاثر کیا ہے۔ اسی طرح عوامی رقس کی ڈرامائی خصوصیتوں کو بھی قبول کر رقص کی آرائش و زیبائش اور لباس نے بھی کلا سیک رقس کو ہدت سے متاثر کیا ہے۔ اسی طرح عوامی رقس کی ڈرامائی خصوصیتوں کو بھی قبول کر ابن میں نیا بین پیدائیا گیا ہے۔ قبائی اور رومائی تجربوں کی ایک دنیا موجود تھی مدھیہ پر دیش، آند ھر اپر دیش، اڑیہ اور اس کے ابنا میں نیا بین پیدائیا گیا۔ قبل کی متاثر کیا ہے۔ آرائو کے ابنا میں فطرت سے جذباتی اور دہنی وارجہ ہوں کی ایک دنیا موجود تھی مدھیہ پر دیش، آند ھر اپر دیش، اڑیہ اور کے قبائی رقس کی فطرت سے جذباتی اور دہنی واربیتی واربیان کے کلا سیکی رقص کی متاثر کیا ہے۔ آرائو کے علیا بی دیا موجود تھی مدھیہ پر دیش، اور دستی کیا ہوں کیا گیا رقس کی فطرت سے جذباتی اور دہنی واربیتی کیا دیا کیا دیا کی دیا تھی دیا ہوں کیا گیاں وہ دیا تھی کیا ہوں کیا گیاں وہ دیا تھی دیا تو موجود تھی مدھیہ پر دیش، اور دیل کیا تھی دیا ہوں کیا گیاں وہ دیوں کیا تو در دو تو کیا گیاں دیا کیا گیاں وہ دیا تھی کیا گیاں کیا تھی دیا گیا گیاں وہ دیا تھی دیا گیاں وہ دیا تھی دیا ہوں کیا گیا گیاں کو دیا تھی دیا تو کیا گیا گیاں کیا تھی دیا تھی کیا گیاں کیا تھی دو کیا تھی دیا تھی کیا گیا گیاں کیا گیاں کیا تھی کیا گیا گیاں کیا تھی دیا تو کیا گیا گیاں کیا تھی کیا تھی دو کیا تھی کیا تھی کیا تھی کیا تھی کیا تھی کیا تھی کی کیا تھی کیا تھی کیا تھی کیا تھی کی

آدی باسیوں، دکن کے بخاروں یا لباردن اور ناگاؤں کے عوامی رقص نے کا سکی رقص پر گہر ااثر ڈالا ہے۔ آسام کے ستار ۔ تص ہے برہم پتر کی وادی گو نجی رہی ہوں میں کشادگی آئی، سکر آدیو اور مبادیو نے کر شن کے موضوع ہے اس رقص کو ڈر امائی خصوصیتیں عطا کیں۔ اڑیہ کے "اوڑ لی (Odissi) میں مبارس (عورت) اور گوتی رس (مرو) کے ابتدائی رقص نے اساطیری مزاج کو پش کرتے ہوئے بہتر فن کا مظاہرہ کیا۔ نامیہ شاستر "ابھیمے درین" اور "ابھیمنے چندریکا" وغیرہ کے اڑیہ ترجموں کے بعد اس رقص میں جو جہتیں بیدا کی سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ رقص خود کس نوعیت کی کشادگی کا تقاضا کر رہا تھا۔





# موسيقى كى جماليات



موسیقی، فنون لطیفہ کی روح اور تخلیقی آرٹ کے باطن کا آبٹک ہے! بعض علماءا سے فنون لطیفہ اور تخلیقی آرٹ کا نقطہ مروج تصور کرتے ہیں اس لیے کہ یہ ذبن کو وقت کی زنجیروں سے آزاد کر دیتی ہیں،اس کا آبٹک زماں و مکاں کی قید سے آزاد ہو کر فطر سے کے آبٹک سے رشتہ قائم کر تاہے۔ آوازوں پراس کی علامتیں فطری آوازوں سے باطنی رشتہ قائم کر کے انتہائی مجر د جمالیاتی قدروں کی تخلیق کرتی ہیں۔

ر قس ،مصوری، مجسہ سازی اور فن تعمیر، سب کے باطن میں اس کا آ ہنگ ہو تا ہے، رقص کو موسیقی سے علاحدہ نہیں کیا جا سکتا، مصوری کے خاکوں اور کیبر وں اور کیبر سے زاویوں میں موسیقی کی لہریں ہوتی ہیں، جسموں کے نقوش اور فن تعمیر اور فقاشی کے اندراس کی لہریں دوڑتی رہتی ہیں، چونکہ اس کارشتہ انسان کے بنبادی جذبوں سے اس لیے کسی بھی تخلیق کا تصور، موسیقی کے آہنگ کے بغیر کیا نہیں جا سکتا، موسیقی کی لہریں "زوس سٹم" سے بیدار اور متحرک ہوتی ہیں، فطرت کی آوازوں سے نظام اعصابی میں تحریک پیدا ہو تا ہے اور موسیقی جنم لیتی ہاں لی لہروں کو قبول کرنے کے لیے ذہن فطری طور پر اس لیے تیار ہوتا ہے کہ جذبات کی کسی نہ کسی شخیر کوئی نہ کوئی آ ہنگ پہلے سے موجود ہے، ان لہروں کے اس آہنگ سے فطری تحریک پیدا ہو جاتا ہے۔ آوازوں کی جمالیاتی تجسیم ہوتی ہے اور یہی موسیقی کا پنیم انہ عمل ہے۔

ہندو ستان میں موسیقی کے فطری ارتعاشات (Vibrations) تازک، خوشنما، عمدہ اور نفیس مدار جاور مسلسل باطنی او نقاء اور آوازوں کے زیرو بم سے ماشی میں فو کاروں کے زیرو بم سے ماشی میں فو کاروں کی تر تیب اور آوازوں کے زیرو بم سے ماشی میں فو کاروں کی تر تیب اور آوازوں کے زیرو بم سے ماشی میں فو کاروں کی تخلیقی فکر اور موسیقی کے سروں کی تر تیب اور تحقیق فکر اور موسیقی کے تعلق سے ان کے زاویہ نگاہ کی بیجان ہو جاتی ہے۔ ہندوستان کے قدیم موسیقاروں نے فطری اور احساساتی ارتعاشات میں ''وقفہ ''اور''زیرو بم ''کاخیال رکھتے ہوئے آوازوں کی جمالیاتی تجسیم اس طرح کی ہے کہ سننے والوں کے جذبوں میں کئی رنگ بید اہو بات میں مختلف کی خواہش نے بمالیاتی آسودگی اور مسرت کے لیے ارتعاشات کی تخلیقی کرفت میں بابعد الطبیعاتی فکر اور کشرت میں وحدت کے جلوے کو دیکھنے کی خواہش نے بمالیاتی آسودگی اور مسرت کے لیے ارتعاشات کی تخلیق کر دفت میں لے لیا ہو اور لہروں کے تسلسل کو قائم رکھتے ہوئے نفیس اور نازک مدارج قائم کیے ہیں بلا شبہ سے بڑاکار نامہ ہے!

ہندو سانی کلا سیکی موسیقی کہ جس کی بہتر نمائندگی سام وید ہے ہوتی ہے ارتعاثات اور ارتعاثات کے چھوٹے چھوٹے کلاوں اور اکثر بہت ہی چھوٹی انہوں کی قدر وقیت کا حساس عطاکرتی ہے۔ رگ وید، کے نغموں کے آئیک اور ان کے ارتعاثات کے زیرو بم کے حسن کو سام وید نے سمجھایا اور سمجھانا شر وی گیا، نار د، سویتی، بھر ہے، ویہا کھل ایپاریہ، اور اس کے بعد ہی ہندو ستان کے رشی منیوں اور عارفوں نے موسیقی کے رموز کو سمجھانا شر وی گیا، نار د، سویتی، بھر ہی، بھر اور اسمبھی گیت، انجے اور دوسر سے گئی شیوں اور عارفوں نے ساز آلہ موسیقی ، راگ ، رس، سنر امدار ، دھنوں کر سیم وغیر ہ پر اظہار خیال کیا اور ایس بہتر بھٹ، تجربوں سے آشا کیا، فطر ہے کے آئیک کا شعور غیر معمولی تھا، سنائے اور خاموشی کا آئیک ان کے تحربوں میں شامل ہوا تو پھولوں اور پتوں پر شیتے ہوئے پانی کے قطروں کا آئیک بھی ان کا تجربہ بنا، ان بزرگوں نے پہلی بار بتایا کہ موسیقی حسیات کے اظہار کا عظیم تر ذریعہ ہے۔ حتی سطح پر جمالیاتی ہیئت کی تشکیل و تر جیب کے اس عمل نے موسیقی کو جمعر می تجربوں سے بلند کر دیا، جذبوں کے آئیک کا اظہار کا عظیم تر ذریعہ ہو ہے۔ حتی سطح پر جمالیاتی ہیئت کی تشکیل و تر جیب کے اس عمل نے موسیقی کو جمعر می تجربوں سے بلند کر دیا، جذبوں کے آئیک کا اظہار کا عظیم تر ذریعہ ہو تی بوں میں نغمہ ربر انہوں میں انگوں میں نواور یہ انہریں کئیں کا و نے بینے ظہور یؤ ہر ہو گئی ہوں۔



میاں تان سین

'اوم' کے جب ہے آہنگ کے رس کا جواحیاس عطاکیا گیادہ انتہائی غیر معمولی تعا۔ 'اوم' کے حتی تھوڑ نے آیک دائرے بھی تمام حسن اور تمام مرتوں اور تمام لذتوں کو سمیٹ لیا ہو جیسے! یہ دائرہ ایک عظیم تر سر چشمہ کی صورت جلوہ کر ہوا جس ہے ہو لور زندگی کی تغیر ریز اہم ہیں تعلق ہیں۔ 'اوم' کے آہنگ کی ایک جمالیاتی وصدت کی دوسر کی مثال آسانی ہے نہیں لمتی۔ شیو کا پیکر ایک عظیم' تہد دار اور معنی فیز دائرے کی علامت ہے جو اس جو التی وصدت کی دوسر کی مثال آسانی ہے نہیں بلکی۔ شیو کا پیکر ایک عظیم' تہد دار اور معنی فیز دائرے کی علامت ہے جو اس جمالیات وصدت کی آبنگ کو صرف مختلف انداز ہے سمجھا تائی نہیں بلکہ وہ خود اس آبنگ کی تجیم بن جاتا ہے۔ انھیدہ گئے ہے۔ نفو ں اور آوازوں یا آبنگ کے چش نظر کا نتات بظاہر دوصور توں بھی نظر آتی ہے، ایک صورت اظہار آبنگ کا رشتہ اس سر چشمہ سے قائم کیا ہے۔ نفو ں اور آوازوں یا آبنگ کے چش نظر کا نتات بظاہر دوصور توں بھی نظر آتی ہے، ایک صورت اظہار آبنگ کی اور دوسر کی صورت انام شیاء و عناصر کی کہ جن کے اظہار آبنگ (Vacaca) ہے۔ اظہار آبنگ یا اظہار آبنگ کی اور دوسر کی صورت انام نفوں آوازوں اور آوازوں اور آوازوں کا آباد کی اور دوسر کی صورت نفوں کو گھیر تار بتا ہے اور اور اس دھنی خور کی افغان کی تور کے گھیر تار بتا ہے اور دوسر کی افغان کی نفر ریز اہر وں کا ایک دوسر ہے سے مورت کا خور ہوں کی گئے ہوں اور کا نتات بھی آبنگ کی وصدت کا جلوہ ہے۔ ابھی کہ کا نتات اور خالتی کی نفر ریز اہر وں اور ان کی باطن میں میتی جنم لیک ہیں کی آوازوں ہے دور ہور کی وصدت کی عظیم ترعلامت ہے!



پرواز کرتے ہوئے موسیقار (اجتاعار 17) ونت کامیکا کی تصور ٹوٹ کیا!

موسیقار ، آنند اور آنند کے رشیتے کی بازیافت کرتا رہتا ہے، دونوں کی ہم آ جنگی ہے آوازوں کی وحدت (Vimaras) جنم لیتی ہے، یہ وحدت لطیف اور نازک ہے۔ موسیقی کے ارتعاشات ہے اس کی لطافت خوشبو کی مانند چھیلتی ہے۔

' آند' کی اصطلاح کی عظمت کا احساس اس وقت صد در جہ بالیدہ ہو جاتا ہے جب ہند و ستانی جمالیات، میں ''بند و "کی ہو عظمت اصطلاح ہے اس کا رشتہ قائم ہو تا ہے۔ 'بند و کا نئات کی تحلیق اور تمام اشیاء و عناصر کی تحلیق 'بند و 'کی مر ہو ن منت ہے۔ کا نئات کی تمام آواز وں اور اس کی لہر وں کوائی نے خلق کیا ہے ، ایشور ، شکتی اور ودیا وغیر ہ یہ سب اس کی عناصر کی تحلیق 'بند و 'کی مر ہو ن منت ہے۔ کا نئات کی تمام آواز وں اور اس کی لہر وں کوائی نے خلق کیا ہے ، ایشور ، شکتی اور ودیا وغیر ہ یہ سب اس کی علامتیں ہیں ہیہ سب عظیم تر مسر توں اور عظیم تر آنند کے استعارے ہیں جن ہے موسیقی باطنی رشتہ رکھتی ہے۔ انسان کی نغمہ ریز لہریں اور ان لہر وں کے تمام ارتعاشات اپنائی مرکز اور سر چشمے کی جانب لوٹے ہیں اور اس پر اسر ار تخلیقی عمل ہیں بوا آنند ملکار ہتا ہے۔ ہند و سانی جمالیات ہیں سب سے لطیف آواز کو 'ندا' کہا گیا ہے ۔ 'ندا' بند و کی بی ایک جمالیاتی کیفیت ہے۔ جے خالق کا نئات نے بند و بی ہیں طلق کیا ہے۔ آوازوں کی وصد سب سے لطیف آواز کو 'ندا' کہا گیا ہے ۔ 'ندا' بند و کی بی ایک ہو بسور ت ترین لہروں کے ساتھ 'بند و'کی جانب لوٹ جانے اور اس سے ہم آئی گا میں المیہ یا گائی کرنے کا تحر بک پیدا ہوا ہے کہ تخلیقی عمل میں المیہ یا قائم کرنے کا تحر بک پیدا ہوا ہے کہ تخلیقی عمل میں المیہ یا فریک گرائی گرائی الاحیاس نہیں ملا۔

ہند و ستانی فنون لطیفہ میں 'یوگ' اور خصو ساکنڈی یوگ' نے نمایاں حصہ ادالیکا ہے۔ یہاں صرف اس بات کی جانب اشارہ کر ناخر ور ی ہے کہ رقص ، موسیقی اور فن تعمیر وغیرہ میں شیو شکتی کے شعور کے نتیج ہے اوپر اٹھنے ، ابدی حسن ہے رشتہ قائم کر نے اور مکان کو افقاً (Harizontally) گرفت میں لینے کی بجیب و غریب طاقت حتی سطح پر عطاکی ہے۔ شکتی نینچ ہے اوپر کی طرف بڑھتی ہے اور شیوکی لائحہ دویت میں جذب ہو جاتی ہے۔ یہ شکتی سانپ کی مائند کنڈلی مارے بیٹھی رہتی ہے اور تحریک پاتے ہی اوپر کی جانب بڑھتی ہے، یہ حسی تصور بلا شبہ بھگی کی تہذیب کی دین ہے جس نے دسعت اور بلندی کے آرج ٹائیس کو شدت ہے بیدار اور متحرک کیا ہے ، راگوں کی تر تیب، تال کی صور توں ، آواز وں کے جم (Volume) اور اُن کے زیرو بم 'بہاؤ' عروج کی مختلف سطحوں پر ان کے عمل تیزی ہے اوپر اٹھنے کے انداز اور نقط عروج پر چنچنے کے عمل کے عمل دورک کیا تداز وہ و جائے گا۔

ہندوستانی جمالیات نے موسیقی کے آئیک کے ساتھ گیتوں کے بول اور موسیقاروں کی آوازوں کو بھی بڑی اہمیت دی ہے اور بعض ایسے خیالات بھی ملتے ہیں کہ جن ہے اندازہ ہو تاہے کہ نغمہ ، گیت اور موسیقاروں کے بول، قدیم فزکاروں کے ہاں زیادہ اہم ہیں کہا گیا ہے کہ رقص کے فن کے بغیر مصوری اور مجسمہ سازی ممکن نہیں موسیقی کے بغیر رقص کا وجود ب معنی ہے اور نغوں اور نازک اور نفیس آوازوں کے بغیر موسیقی کا تعیر موسیقی کا تعیر موسیقی کی کا کا آل اور آفاتی لہروں کو اہمیت دی ہے ،اس کے ساتھ ہی باطن میں ان لہروں کو محسوس کرنے کی فطری صلاحیتوں کی طرف اشارہ کیا ہے۔ یہ بتایا ہے کہ ان سے باطن کی مختلف سطحوں پر ردو قبول کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔ اس سچائی کو سمجھایا ہے کو موسیقی کی لہروں کے شعور ہی ہے دوسرے فنون میں روح پرورکیفیتیں پیدا ہوتی ہیں۔

ان فنون کے آبنگ پر موسیقی کا آبنگ شدت ہے اثر انداز ہوتا ہے، صوتی اجزا کی لذت بخش اور لذت انگیز کیفیتوں کے بغیر فنون میں عظمت اور حمبر الکی بیدا نہیں ہو سکتی، دوسر سے فنون کے مقابلے میں موسیقی، جادو سے زیادہ قریب ہے لہذا شاعر کے لفظوں، استعاروں اور پیکروں، مصور ک کی کئیروں اور رکٹوں، سنگ تراشی اور مجسمہ سازی کی علامتوں اور فن تغییر کی سادگی اور پرکاری میں جب موسیقی کی لہریں جذب ہوتی ہیں تو دہ آ فاقیت پیدا ہو جاتی ہے جس سے جمالیاتی آسودگی پانے کا سلسلہ صدیوں میں تھیل جاتا ہے، اس بنیادی حقیقت پر بھی نظرر ہے کہ آواز، بول الفاظ ان کے زیر و بم اور ان کے نفیس مدار وں ہے موسیقی میں سوز وگداز کی آمیز ش ہوتی ہے۔ خالص آ فاقی اور کا ئناتی لہروں کا بھی احساس ہے اور ساتھ ہی انسانی کی آواز وں کی حسین آمیز ش کاشعور بھی ہے۔

موسیقی کے جاد و کااثر جتنا بھی عارضی ہو حقیقت ہے کہ 'نروس سٹم' پراس کے اثرات ہوتے ہیں اور دوسر نے فنون میں جذب ہو کراس کی قدر وقیت بڑھ جاتی ہے۔ موسیقی کی لہروں اور اس کے سروں سے فنون لطیفہ کو دیکھنے اور محسوس کرنے کا ایک تازہ جمالیاتی رجمان اور زاویہ نگاہ امجرا ہے جو جذبات کے جو شاور تحریک، جذباتی اور لاشعور می پیچیدگیوں، باطنی کیفیتوں، جنسی آرزومندی، ہیجانوں کے ابھار اور ان کی تر تیب اور ارتعاشات کے مدارج وغیرہ کے چیش نظر ایک اہم ترین نفسیاتی جمالیاتی رجمان ہے یازاویہ نگاہ ہے۔ شاعری، مصوری، سنگ تراثی اور فن تعمیر کے جلال و جمال اور کلا بیکی تخلیقی کارناموں کو دیکھنے کا نداز اس کی وجہ ہے بدل کر رہ گیا ہے۔ اجتناکی تصویروں کے بہتے ہوئے تیج و نم اور نٹ راٹی اور بیکروں نہیر وں اور پیکروں نفسویروں کو نیکروں اور پیکروں اور پیکروں اور پیکروں کو بینے کہ ان تصویروں اور پیکروں اور پیکروں اور پیکروں کو جذب کر لیا ہے۔

موسیقی جذبات کابراہ راست والہانہ اظہار ہے۔ جنگل کے پراسر اراور خوبصورت ماحول ہے اس کارشتہ ہے۔ اس نے ای ماحول میں بیجانات کو ابھار نے میں مدودی ہے۔ ظاہر ہے کہ اس کی اپنی توت بے پناہ ہے جس کی وجہ ہے جنگل کی آواز وں اور نغموں ہے ابتدائی موسیقاروں اور مغنیوں کا باطنی تعلق قائم ہوا ہے اس کی وجہ ہے جانے کتنے جذبوں، بیجانی اور لمحاتی کیفیتوں کا ظہار ہوا، جنگل کی متنوع آواز وں نے تر کر کے بیدا کیے اس لیے کہ ان کے اثرات جسم اور روح پر ہوتے تھے، موسیقی نے روشنی، تاریکی، غم، محبت، حسد، سکون، انتظار، بیوں، جسر نوں اور آبٹاروں، ندیوں، پر ندوں اور جانوروں کی آواز وں اور درختوں کے سکون وانتظار اور بدلتے ہوئے موسموں کو سمیٹ لیا اور تخلیقی لہروں اور سروں میں جذبوں کو محبت کیا اور جنگ میں نشے کی کیفیت پیدا ہو گئی۔

رگ وید کے نغموں اور منتروں کے آئٹ ہے ویدوں کی تخلیق ہے قبل کے نغمات اور آئٹک کی بہت صد تک بیچان ہو جاتی ہے۔ ہندو ستانی نغموں کی وومعروف کتابوں "اوہائے گان" اور "ارنیائے گان" میں جنگلوں کے پراسر ار رومانی اور خوبصورت ماحول اور روشنی اور گہری تاریکی کے تجربوں کے نغمے ملتے ہیں۔

کہاجاتا ہے کہ بید دونوں کتابیں "سم وید" کے زمانے کی ہیں، ممکن ہے بیہ خیال درست ہولیکن ان کے نغموں کارشتہ جنگل کی تہذیبوں ہے،اس دور میں ان کا تحفظ یقینا براکار نامہ ہے۔ یہ کہناغلط نہ ہوگا کہ ذہنی اور جذباتی وابستگی کی وجہ سے یہ نغنے بعد کے ادوار میں بھی مقبول رہے ہوں گے۔ہندو ستانی جمالیات میں شکیت کارشتہ برہما، شیو،وشنو، مجرت، نارد، مہادیو وغیرہ سے قائم ہے۔رقص کی طرح اسے بھی ایک ابدی کا کناتی اور آئی کردار عطاکیا گیاہے اور مابعد الطبیعاتی رومانی فکرنے اس فن میں بھی کا کنات اور اس کے آہنگ کو سمیٹ لیا ہے۔

ہندوستانی موسیقی میں سات بنیادی سروں کی تخلیق میں تمن ہزار سے زیادہ راگوں کی تر تیب ہیں سے زیادہ سر یوں اور سو سے زیادہ تال کی صور توں میں جہاں آواز کے حجم (Volume) زیرو بم (Pitch) بہاؤ زور ، دھیے بن اور فطری رفتار (Natural Accelerations) وغیرہ کا کمل خیال ملتا ہے وہاں جذباتی سطح پر صوتی تخفیف (Diminution) آواز کو عروج کی مختلف سطحوں پر ڈھیلا کرنے (Relaxation) کے عمل میں خیال ملتا ہے وہاں جذباتی سطح پر صوتی تخفیف (Onrushes) آواز کو عروج کی مختلف سطحوں پر ڈھیلا کرنے (Onrushes) کے عمل میں موسیقی ایک باو قار جمالیاتی اظہار اور پروقار عمل کی صورت جلوہ کر ہوتی ہے۔

شدید نہ ہی فکر اور ہمہ کیر نہ ہی رجمان ہے ہندوستان کے آجاریوں اور تخلیقی فنکاروں نے سچائی یا حقیقت کے جوہر کواس طرح پایا تھا کہ بیہ

شنے کے باطن اور اس کی خوشہو میں ہوتا ہے۔ سپائی یاس کے جو ہر کی تلاش اس کے تھلکے یا خول ہے بے سود ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہندوستانی موسیقی میں تخلیقی قوت نے ایسے پر اسر ار معجز وں کو دکھایا ہے کہ دوسری مثال نہیں لمتی۔ سر وں اور راگوں میں مجر دسپائیوں کی پیش کش خودا یک معجز ہے اس عمل پر خور کیجئے جو تخلیق سپائی کے لیے باطن میں پر اسر ار منزلوں ہے گزر تا ہے اور مجر د آوازوں کو دریافت کر تا ہے، تلاق جبتو اور دریافت کا میں عمل مدیوں میں پھیلا ہوا ہے۔ ہندو تانی موسیقاروں نے جامہ بیانیہ اور خار بی طور پر ظاہر ہونے والی عام باتوں سے پر ہیز کیا اور جذبوں کے آئیک ہے دو کہتی کی اور نغموں سے ایسے دائروں کی تخلیق کی کہ جن میں کا کتات کے آئیک کی لہریں جذب ہوتی محسوس ہو کمیں ، آئیک اور آئیک کی وحد توں کے جانے کتنے جلوے نغموں کے دائروں میں موجود ہیں یہ بڑاغیر معمولی کارنامہ ہے۔

ہندو ستانی موسیقی بھی رقص کی طرح ''یوگ''کی ایک خوبصورت ترین جہت ہے کہ جس میں بارباد ایک بی عمل یا آ ہنگ یا آواز کی بارباد ایک بی میں بارباد ایک بی عمل یا آ ہنگ یا آواز کی بارباد ایک بی مورت ابھرتی ہے اور الطیف تھن کا احساس بھی آسودگی بخشاہے۔ ایک بی عمل اور ایک بی آواز کی جانے کتنی جہتیں پیدا ہوتی جی آب یو گیا ہے بی میں بول سے نہنی آسودگی ملتی ہے ، شاخی اور موسی (Moksha) یعنی ذہنی سکون اور ذہن کی آزاد کی کے تصورات بنیاد کی سطح یور موجود ہیں۔

ان ہی باتوں کے پیش نظر ڈاکٹر آرنلڈ بیک (Arnold Bake) نے اپنی تعنیف (The New Oxford History of Music) میں یہ کہاہے کہ ہندو ستانی موسیقی کو علاصدہ کر دیاجائے تو ہندو ستان کا تمدن اپنے تمام فلسفوں کے ساتھ ٹوٹ جائے گا۔ ہندو ستانی تفکر ہے اس کا ایک گہر اباطنی رشتہ ہے موسیقی کے بغیر ہندو ستانی تہذیب و نقافت کا تصور پیدا نہیں ہو تا، ہندو ستانی موسیقی نے بدلی ہوئی تہذیبی قدروں کے سامنے اپنی ہو شال کیک اور اپنی بیال کیفیت دونوں کا گہر ااحساس دیا ہے۔ راگوں کے معالمے میں ہر عہد میں مختاط رویہ ملت ہے، راگوں کا تعلق بنیادی احساس اور جذبے سے ہے لہذاان کی انفرادیت مجروح نہیں ہوئی، مختلف فذکاروں نے راگوں کو اپنی اپنی جمالیاتی حس اور اپنے اپنے و ژن کے مطابق قریب کیا ہے لیکن بیائی بھالیاتی حس اور اپنے اپنی جہائی بید اہوتی رہی ہیں۔

ار تعاش، مدارج، زیر دبم اور مسلسل ارتقائی صورت میں جذبوں کا آہنک وقت کے میکا نکی تصور کو توڑد بتاہے۔ گیان اور عبادت کے گہرے تاثر کی وجہ ہے ارتقاء کے تسلسل کا ایک نہ رکنے والاعمل جاری ہو جاتا ہے اور اس عمل میں مختلف اور متضاد بیجانات میں پر اسر اروحدت بیدا کرنے کی خواہش جمالیا تی آسودگی عطاکرتی رہتی ہے۔ ہندوستانی موسیق کی جمالیات کا بدیبلو توجہ چاہتا ہے۔ بیدخواہش اس وقت اہم ہو جاتی ہے جب تضادات کا دوسرے میں جذب کرنے کی کوشش ہوتی ہے۔

ہندہ سانی تھرنے اس بات کو ہوی اہمیت دی ہے کہ انسان کی عظمت کی پیچان تضادات کی وحدت کے عمل ہے ہوتی ہے ، روحانی اور نغمی سطح پرید وحد ت پیدا ہوتی ہے۔ اللب ہی ہے محسوس ہونے لگتاہے کہ مختلف اور متضاد بیجانات میں پراسرارہ وحد ت پیدا کرنے کی خواہش بیدار ہوگئی ہے اور دروں بنی کا عمل شروع ہو عملے ہا تھا ہے کہ سلس کے ندر کنے والے عمل میں وقت کی رفتار تیز ہو جاتی ہے، ایسا محسوس ہو تاہے جیسے وقت سید می لکیر نہیں بلکہ ایک پراسرار اور چرہ ، ایک پراسرار دوائرے کے بعد دوسر اپراسرار دائرہ جنم لیتا جارہا ہے جس کی کوئی ابتدا ہے اور ندا نفتا م ارقص اس طرح موسیقی ہے قریب تر ہو جاتا ہے۔ موسیق کے 'تال' ہی ہے اس کار شتہ شروع ہو جاتا ہے نئے راج کا نتات کی تخلیقی جبلت کا سرچشمہ بن کر نفہ رہز قوت اور نغمہ آ میک موجود ہیں یعنی کا نتات کی تخلیق اور اس کے ارتقاء کے عمل کا آ ہنگ (شیرش ٹی) تمام حسن و جمال کے ساتھ کا نتات اور اس کے قامل کو آئات اور اس کے عناصر کو بھیر دینے کے عمل کا آ ہنگ (شیر مجود) اور اس کے عناصر کو بھیر دینے کے عمل کا آ ہنگ (شیر مجود) اور اس کے عناصر کو بھیر دینے کے عمل کا آ ہنگ (شیر مجود) کا نتات اور اس کے عناصر کو بطون میں سمیٹ لینے کے عمل کا آ ہنگ (شیر مجود) اور کا نتات اور اس کے عناصر کو آزاد کرنے اور ہر شے کو اعلیٰ ترین سطح ہار کا کتات اور اس کے عناصر کو آزاد کرنے اور ہر شے کو اعلیٰ ترین سطح

پر لے جانے کے عمل کا آہنگ (انوگرہ فروان!) ہر فنکار اپنے اپنے طور پر انہیں ہیٹی کر تاہے، آواز دس کو آزاد جھوڑنے اور انہیں پھر سمیٹ لینے اور پھر
آزاد کرنے کے عمل میں ہندوستانی موسیقی کا جمالیاتی نظام ابھر تاہے، راگوں کی جذبی کیفیتوں اور ان کی تہوں کے کھلنے کے عمل میں اس حپائی کا جو ہر
ہے۔ گیان اور تب یا کے تصورات کی وجہ سے ہندوستانی موسیقی میں اظہار کا معاملہ مختلف ہو جاتا ہے، ایسا محسوس ہو تاہے جسے باطن کی جانے کتنی
سطحوں پر وجود پھماتیا جارہا ہے۔ ''بوگ "نے سادھن کا جو ہر عطاکیا ہے جس کی وجہ سے راگوں کی لہریں زماں و مکاں کی زنجیروں کو تو زکر وقت کی پر
اسر ارجم دیمنیتوں سے رشتہ قائم کر لیتی ہیں اور جم دین جاتی ہیں، راگوں میں وہ تمام رس موجود ہیں جن کاذکر کیا گیا ہے۔

ہندستانی موسیقی کی ابتدائی صور توں کارشتہ بھی اسطور سے قائم کیا گیا ہے۔ دبوی دیو تاؤں کے ایسے کتنے قصے ہیں کہ جن کو موسیقی ہے سمجمایا گمیا ہے۔ شکیت کے مفاہیم کی وضاحت کے لیے بھی بعض اہم حتی پیکر تراشے گئے ہیں۔ راگ راگنیوں کو حتی سطح پر پیکروں کی صور توں میں محسوس کیا گیاہے۔ آریوں اور غیر آریوں کے جمالیاتی تجربوں کی آمیزش ہے ہندو ستانی موسیقی نے ارتقاء کی منزلیں طے کی ہیں۔ویدوں کی کا کتاتی فکر میں "ورون" یا' آکاش کی جواجمیت ہے ہمیں معلوم ہورون یا آکاش تخلیق کی سب سے پہلی صورت ہے،اے حسی مطح پر ایک دیوتا کی صورت محسوش کیا گیااور اس کے بعد اپنی بہتر خصوصیتوں کے ساتھ یہ پکیر سامنے آگیا۔ تائتروں کے دور میں ویدوں کے بعض دیو تاؤں کو آوازوں کی صور تیں عطا کی گئیںان میں 'ورون'' یا آکاش، بھی آواز دں کی صور توں میں ظاہر ہوا۔ان صور توں کو''ورون'' بیجاس'' کہتے ہیں۔ آکاش یاور دن کی ۔ اہمیت کم و بیش و ہی ہوگی جو"ورن پر تیاؤں" کی اہمیت ہے۔"ورن پر تیا"ر گلوں کے پیکر ہیں آواز وںاور ر گلوں کے پیکروں کے بعد ہی مور تیاں بنی ہیں مورتی پر تیاکار شتہ آوازوں اور پیکروں ہے بہت ہی گہرا ہے اس طرح آریائی اسطور کا 'متر' (آفتاب) پی صوتی تصویر کے ساتھ اجاکر ہوا۔ متر کا ورن نج پنچم ہادرای کے بعد سروں اور راکوں کی تخلیق شروع ہوگی اور اجاریوں اور فنکاروں نے شکیت کے اصول بنانے شروع کیے ، موسول اور زراعتی زندگی نے اس سلسلے میں نمایاں کر دار ادا کیا، جھیرو، میکھ، نیچم، نٹ تارائن،سریاور وسنت جیسے بنیادی راگوں کاان ہے گہرار شتہ ہے، موسموں ہے راگوں کے رشتے کاذکر غالبًاسب سے پہلے ناروکی تخلیق "سنگیت مکار نثرا" میں ملتاہ۔ چھر راگوں کو چھر موسموں ہے وابسة کیا گیااور بیر تمام راگ اپنی خصوصیات کے ساتھ قائم رہے ،ان میں کسی نے کوئی اضافہ نہیں کیا۔ دھرتی سے گہرے رشیتے کی وجہ سے بیہ راگ وجود میں آئے ، بھیروراگ کا تعلق شیو کی عبادت ہے ہے، یہ بھی ایک خاص موسم کاراگ ہے جب ملکی سر دی پڑنے لگتی ہے اور کھیتوں کی زر خیزی اپنے جلوے د کھاتی ہے تو یہ راگ آوازوں کے ارتعاثات زیرو بم اور فطری رفتار اور صوتی تخفیف (Diminution) سے زر خیزی کا شعور بھی عطاکر تا ہے۔ تانتروں کے دور میں "شیو" کی جگہ درگانے لے لیاور شیو کی عبادت بیسا کھ کے مہینے میں ہونے لگی،اساڑھ اور ساون میں میگھ راگ کی اہمیت ہوئی، بارش ، دھرتی سینچتی ہے اور بے پناہ مسرتوں کا ظہار کیا جاتا ہے" وسنت راگ "کا تعلق بہار کے موسم سے ہے۔ پنچم راگ کا تعلق بہار اور خزال دونوں سے ہے ، بنیادی را کوں سے را کنیوں کا بھی جنم ہواادر لوک گیتوں نے انہیں اپنے طور پر جذب کر کے علا قائی انفرادیت بھی عطا کی۔

معاملہ صرف موسموں کا نہیں ہے بلکہ وقت اور لمحوں کا بھی ہے، ہندوستانی موسیقاروں نے تمام کموں کے کر دراگوں کا گھیر اساڈال دیا ہے،
کموں کے ساتھ ایک صوتی چکر کے بعد دوسر اصوتی چکر شروع ہو جاتا ہے۔ راگوں اور راگنیوں کے لیے وقت بھی مقرر ہیں اور وقت کے مطابق
آہنگ کی تر تیب ہوئی ہے۔ 'راگ بھوٹ 'راگ مالوا'اور ''سر ماکسکا'' راگ کے مطالع سے لمحوں کے مطابق آہنگ کی تر تیب کا احساس مل جاتا
ہے۔ آہنگ کی تر تیب اور آوازوں کے زیر و بم بھی جذبہ ،احساس اور بیجانات کا احساس انتہائی گہر اہے۔ ان کی وجہ سے ہر راگ صوتی تصویر بن کر
امجر تا ہے۔ شکیت کی تر تیب بھی انسانی نفسیات کا جو خیال ہے اسے محسوس کر کے چیر ت ہوتی ہے۔ درباروں کے دلچسپ ماحول کی وجہ سے رفتہ رفتہ وقتہ وقتہ اللہ یہ کی کو شش ہوئی مثل بھویالی، مشح کاراگ نہ

نہ رہا ہلکہ شام کاراگ بن گیا، شالی ہند میں تبدیلیاں زیادہ ہوئی ہیں، جنوبی ہند کے فنکاروں نے وفت اور کمحوں کے پیش نظر مناسب راگوں کے تحفظ کا جمیشہ خیال رکھاہے یہی بھویالی راگ جے جنوبی ہند کے موسیقار "موہنا" کہتے ہیں اب بھی صبح کاراگ ہے۔

کلایکی موسیقی نے "علامتی موسیقی" کوشدت سے متاثر کیا ہے اس طرح جس طرح علا قائی موسیقی اور نگیت نے مخلف عہد میں کلایک موسیقی کو متاثر کیا ہے۔اس آویزش اور آمیزش سے ہندوستانی موسیق کی جانے کتنی جہتیں پیداہو کی ہیں بنیادی رسوں(Rasas) کے شدید احساس کے ساتھ جو جہتیں پیداہو کی ہیں ان میں چند ہے ہیں۔

مذباتی، جنسی، ولولدا کیز، پرجوش، اور بمل جانے والی!

- خواب آور، نرم خو فشکوار ، ابعد الطبیعاتی مرحم ، مادرا ئی، در د آشنا، شیرین، تجریدی، پرسکون!
  - المناك، غم ناك، د هندالا، حسرت انگيز، رفت انگيز، پر در د، سو كوار .!
    - مرت آميز، تجس آميز، شونيول سے بعرى بولى!
      - پرو قار، عظیم تر،ار نع،اعلی، پرعظمت، سنجیده!
      - بیجان انگیز، سنسنی خیز، جذبوں کوابھارنے والی!

ستر تیوں کے مطالعے سے انفرادی اور اجماعی سطحوں پر جانے کتنی جہتیں پیدا ہوئی ہیں ہر جہت میں انتیازی و صف کے باوجود 'کل' میں جذب ہو جانے کار جمان ماتا ہے۔ کثرت کے جلوے اپنی خوبصورتی کا احساس عطا کر کے وحدت کی طرف بڑجتے ہیں اور آہتہ آہتہ ایک وحدت کی صورت اختیار کر لیتے ہیں!

ہندوستانی موسیقاروں نے آنند (Ananda) کو بڑی اہمیت دی ہے۔ انہوں نے موسیقی ہیں آنند کو برہم (Brahman) تھے حن کا موسیقی رحت ہے جمالیاتی ابنسلا عطاکرتی ہے، انہائی بلندیوں پر پہنچ کر واضلی توازن پیدا کرتی ہے۔ آہنگ کی ہار مونی (Harmony) ہے حن کا احساس بخشی ہے۔ موسیقی بنتے ہوئے حن کا احساس ہو تا ہے اور جب حن کا کمل احساس مل جاتا ہے تو آنند حاصل ہو تا ہے موسیقی کا حن ایسا ہے کہ اے ہدت ہے موسیقی کا نبیادی مقصد ہے کہ وہ ہے کہ اے ہدت ہے موسیقی کا نبیادی مقصد ہے کہ وہ حن کا احساس عطاکر کے ذہن کو اتناز رخیز بنادے کہ ذہن خود مختلف تصویریں خلق کرنے گئے۔ موسیقی کا میڈی احساس آنے ہے۔ موسیقی کا آہنگ احساس کو چھو تار ہتا ہے، اس کی مضاس لذت دیتی ہے۔ ایک جمالیاتی اصطلاح استعال ہوتی رہی ہے مدھر ہے، اس کی مضاس لذت دیتی ہے۔ ایک جمالیاتی اصطلاح استعال ہوتی رہی ہے مدھر ہے، اس کی مضاس لذت دیتی ہے۔ ایک جمالیاتی اصطلاح استعال ہوتی رہی ہے ماتھ و قاد کی پیچان ہوتی ہے۔ دل کو بچھانے والی کے جہاں مضاس اور شیر بی ہے دوباں و قار بھی ہے، موسیقی کی افغان سے مشاس اور شیر بی کے ساتھ و قاد کی پیچان ہوتی ہے۔ دل کو بچھانے والی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے اور جذبات شدت سے متاثر ہوتے ہیں۔ ہندوستانی موسیقی میں دھر پد، خیال، نظمری اور "دیہ" پر نظر رکھیں تو مدھر ہے ک

ہندوستانی موسیقی نے رس (Rasas) کو بھی بڑی اہمیت دی ہے۔ 'رس' کے ساتھ 'لذت کا نصور وابسۃ ہے۔ رس کے بغیر زندگی اور اس کے جمال کا کوئی تصور پیدا نہیں ہو سکتا۔ یہ دھرتی رسوں ہے بھری ہے ، اپنشدوں نے معبود حقیقی کو 'رس' ہے تعبیر کیا ہے۔ ہر جانب شکیتے ہوئے رسوں ہے آنند ملتا ہے ، بھرت نے موسیقی میں 'رس کا ہو نا ضروری جاتا ہے۔ ہندوستانی موسیقی کے رسوں ہے آنند ملتا ہے ، بھرت نے موسیقی میں 'رس کا ہو نا ضروری جاتا ہے۔ ہندوستانی موسیقاروں نے راگ ، راگنی روگ دھیان ، رس، النکار ، انترا، آروہی، شبد ، تال، سمیر ن موسیقاروں نے راگ ، راگنی دو گری ایٹ خوالات کی وضاحت کی ہے۔ ان کی صورت اور ، مرکی ، الزار ، ارسی ، ندش ، بول ، ہوری ، کھری ، دھرید ، ابرا ، مدرا، میہ ، ترانہ وغیر ہیں ایٹ کی وضاحت کی ہے۔ ان کی صورت اور

#### تکنیک سمجھانے کی کوشش کی ہے۔

ہندو۔ تان میں موسیقی کے بہت سے طلعے ہیں ان میں عوامی موسیقی، دعائیہ موسیقی اور آرٹ میوزک کو ابتدا سے اہمیت حاصل رہی ہے۔
موسیقی کے ان طلقوں کا بغور مطالعہ کیا جائے تو یہ سپائی واضح ہو گی کہ مختلف تحد کی اکا ئیوں نے موسیقی کے دائرے کو وسیع کیا ہے۔ مختلف علا قوں
میں آرٹ موسیقی کی اپنی روایتیں ہیں عموماً علا قوں کے نام سے ان روایتوں کی پہپان ہوتی ہے۔ ساتھ بی ہر راگ کی انفراد ہت تو جہ طلب بنتی ہے
مثل نارو (بارواڑ) تنگ ( تلنگ ان کشر (کرنائک) جو نپوری (جو نپور) ملتانی (ملتان) سندھوی (سندھ) بنگال (بنگال ، بنگلہ دیش) راگ اہم راگ تصومیات
کے جاتے ہیں ،ان کی اپنی راگنیاں بھی ہیں۔ راگ راگنیوں کے اسالیب مختلف ہیں۔ ان راگوں کارشتہ قد بھر آگوں سے قائم ہے۔ علا قائی خصومیات
کے باوجود قد یم آئیگ کی پیچان مشکل نہیں ہوتی۔

موسیقی کے علانے بعض راگوں کی کیفیت اور رس کو سمجھانے کی کوشش کی ہے۔ مثلان جو گیا' راگ ، کرون رس لیے ہوتا ہے اور غم کا نغمہ
لیے ہوتا ہے۔ بہار راگ شرنے گار رس لیے انبساط ، خوشی اور سرت کا نغمہ بن جاتا ہے۔ درباری کنٹر راگ ، بیں بھی کرون رس ہے اور زندگی کے
بہت ہی سنجیدہ کموں میں چھیڑا جاتا ہے۔ ''کھان راگ' 'کارس شرنے گارہے ، مجت کے جذبوں کارنگ لیے ہوتا ہے۔ ہندو ستانی علام میں بعض راگ ا،
کو محتلف موسوں کے لیے وقف کردیا ہے۔ مثلاً جنوری فروری کے موسم میں 'بالکوس' مارج اپریل میں ہنڈولی ، مگی جون کے موسم میں دیپک
جولائی اگست میں میگی ، ستبر اکتوبر کے موسم میں 'بھیروی' اور نومبر دسمبر میں شری راگ!''

ہند و ستان کی موسیقی نے 'راگ' کی طرح تال کو بھی بڑی اہمیت دی ہے۔اس کے انوی معنی ہیں '' تالی'' معلمیوں سے تالی بجانا۔ موسیقی اور رقص میں تالی سے کام لیاجار ہاہے۔ تال میں وقفہ یا لیمے کوانم جانا گیا ہے۔ تال وقت اور لمحوں کے تصور میں جذب ہے۔ تال دیتے ہوئے فزکار وقت کو شکیت کے لمحوں میں تبدیل کر دیتا ہے۔وقفوں کے چیش نظر تال کی تکرار فضا آ فرین میں مد دکرتی رہتی ہے۔

ماہرین نے راگ اور تال کے ساتھ 'بندش' کی اہمیت پر بھی روشنی ڈالی ہے ابتدا ہے آخر تک عمدہ توازن قائم رکھنے کے لیے کمپوزیشن اور آ ہنگ کی ہم آ ہنگی سر غور کرتے ہیں۔

شکیت کی تحفیک میں راگ کے تعلق سے الاپ، بول، بول الاپ، بول تان، نوم توم (Nom-tom) سر کم، النکار اور ور هن کواجمیت دی گئے ہے۔ تال کے تعلق سے ولمبت (vilambit) مرصیہ، درت (Drut) پیٹ، (Pat) تھیکا (Thika) اور تہائی (Tihai) کوانم جاتا گیا ہے۔ اور بندش کے تعلق سے فک (Tuk) مدرا، بیر ودا (Biruda) انتر ااور منجھا (Manjha) وغیر ہ کواجمیت دی گئی ہے۔

ہندوستان میں آلات موسیقی کی تعداد بتانا آسان نہیں ہے، کہاجاتا ہے کہ پورے ملک میں پانچ سوسے زیادہ انم آلات موسیقی ہیں انہیں چار طلقوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ تال ودیا (Tala Vadya) میں طنبورہ ، ستار ، بین ، ویتا، سرود، سار تکی وغیرہ شامل ہیں۔ "اواندها ودیا "Sushira Vadya) میں مر دنگ ڈھول ، نقارہ ، طبلہ وغیرہ شامل ہیں۔ سوشیر ودیا (Sushira Vadya) میں مبرری ، مکھ ویتا، شہنائی وغیرہ شامل ہیں۔ گھان ودیا (Ghana Vadya) میں مبل ترتگ کوشامل کیا گیاہے۔

ہمیں اس حقیقت کاعلم ہے کہ راگ، تال اور بندش وغیرہ کے پیش نظر اس ملک میں موسیقاروں کے گھرانے موجود ہیں۔ مثلاً کوالیار گھرانا کہ جس کی نمائندگی پنڈت کرشن راؤ شکر اور مشاق حسین خال کرتے ہیں۔اس گھرانے نے راگ ٹوڈی، راگ جمیر، ویہ، کافی، راگ ریہاگ، راگ، دلیس کونمایاں حیثیت دی۔

آگره گھرانے کی نمائندگی استاد فیاض خال کرتے ہیں خیال اور ہوری مخمری میں ہندوستانی موسیقی کو عروج بخشا۔ راگ دیس کو زیادہ اہمیت

دی۔ آگرہ گھرانے میں لطافت حسین خال کانام بھی اہم ہے جہوں نے راگ بکیشر ی بہار کواظہار کاخوبصورت ذریعہ بنایا۔

جے پور گھرانے کی نمائند گی کرنے والوں میں ملک ارجن منصور اور رجب علی خاں کے نام اہم ہیں۔ ملک ارجن منصور نے راگ بینی کوعزیز رکھااور رجب علی خاں نے راگ جونپوری اور راگ یا گیشوری کو!

پٹیالہ گھرانے میں سب سے بڑانام بڑے غلام علی خال کا ہے جنہوں نے راگ درباری کو نقطہ عروج پر پینچا دیا۔ ای گھرانے کے دواستاد نزاکت علی ادر سلامت علی نے راگ مالکوس اور تھمری پہاڑی کولوگوں کے دل کی گہرائیوں میں پہنچادیا۔

کیراتا گھرانے میں عبدالکر بم خان اور عبدالوحید خان کے نام اہم ہیں۔استاد عبداالکر بم خان بہت ہے راکوں کے خالق ہیں مثار راگ بسنت راگ جو کیا،راگ بھیر وی، بھیر وی، بھیر وی، بھیر وی مخمری و غیر ہے برائے راکوں کو نے الغاظ اور نئے تورد یے اور موسیق کی جمالیات میں اضافہ کیا۔ استاد عبدالوحید خان صاحب نے راگ ملتانی کو بہت اہمیت دی اور اے ایک اعلیٰ سطح عطاکی۔ رامپور گھرانے کے نما کندے نثار حسین خان اور غلام مصطفیٰ خان ہیں استاد نیاز حسین خان نے راگ آبھوگی کو اہمیت دی اور غلام مصطفیٰ خان بین استاد نیاز حسین خان نے راگ آبھوگی کو اہمیت دی اور غلام مصطفیٰ خان نے راگ بھویالی توڑی اور راگ ماکیشری و غیرہ وکو۔

ساہسوان گھرانے کے نمائندہ حفیظ احمد خاں صاحب ہیں جنہوں نے راگ بسنت اور بھیروی مفھری کو بلند مقام عطا کیا۔

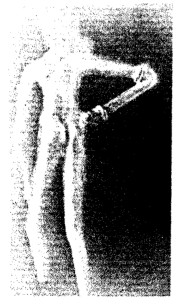
اندور گھرانے میں استادامیر خال نے راگ ابھوگ کواپنایااور میواتی گھرانے کے پیذت منی رام اور پنذت جیسر اج نے راح جوگ اور راگ وھانشوری کواہمت دی۔

> مہنج ذارو میں رقس کرتی نرتکی ملی ہے اسے دیکھ کر اندازہ ہوتا ہے کہ اس ملک میں 1500-2500 قرم رقص اور موسیقی کی روایت موجود تھی۔

> ویدی دور میں سام دید میں موسیقی کاجو آ ہنگ ہے اس سے قدیم ہندو ستانی شکیت کی عمد ہر دایات کاعلم ہوتا ہے۔ دعائیہ موسیقی کواس دید میں زیادہ اہمیت دگ ٹئی ہے۔

> بدھوں اور جینوں نے بھی موسیقی کو ہمیشہ اہمیت دی ہے۔ بدھوں کی بعض روایات قدیم زمانے سے اب تک قائم ہیں۔ گہت عبد میں بھی موسیقی ساجی زندگی میں نمایاں مقام رکھتی تھی،

مسلمانوں کی آمد کے بعد دہلی سلطنت (1200ء۔1500ء) اور مغلیہ عبد (1500ء۔
1700) میں موسیقی کو اور بھی عروج حاصل ہواہے۔ حضرت امیر خسرونے قدیم ہندستانی موسیقی کو مرتب کر کے اور اپنی بے بناہ حخلیقی صلاحیتوں ہے اسے تکھار اسنوارا۔ ہندستان کے جھوٹے بڑے راج گھرانوں اور درباروں میں موسیقی کو ہمیشہ نمایاں حیثیت دی گئ۔





# ز بانیں



### زبانيں

● ہندہ ستان زبانوںاور بولیوں کا بھی ایک بہت بڑا ملک ہے،ان زبانوںاور بولیوں کی بھی اپنی جمالیاتی خصوصیات ہیں ای طرح ہندو ستانی ادبیات کی جمالیات بھی پھیلی ہو کی جہتد اراور تہہ دارہے۔

راکر توں کی ایک بڑی تاریخ رہی ہے، قدیم پر اکر توں خصوصا ماگدھی، پالی، بیٹا چی، شور سینی وغیرہ وکی تاریخ ماضی کی تاریکیوں میں پوشیدہ ہوں اس کے باہ جودیہ کہنا غلط نہیں ہے کہ پر اکر تیں صدیوں معیاری بولیوں اور زبانوں کی طرح رہی ہیں، ماگدھ سلطت میں خوب بھیلی بڑھی اور اس نے دوسری پر اگر توں خاص طور پر پالی کوشد ہے متاثر کیا۔ بیٹا چی کہ جس کی نمائندگ "برہت کھا" ہے ہوتی ہے ایک قدیم ترین زبان ہے جس کے متعلق کہا جاتا ہے کہ اس کی گیارہ لسانی صور تیں رہی ہیں۔ اس وقت تک جو قدیم ترین تحریر ملتی ہے وہ بدھ ازم کے متحویر وید ہیں ۔ جس کے متعلق کہا جاتا ہے کہ اس کی گیارہ لسانی صور تیں رہی ہیں۔ اس وقت تک جو قدیم ترین تحریر ملتی ہو دور متحرک پر اگر ہوگئی ہیں ہو گیارہ برائر بیٹ کو بیٹی متاثر ہوئی تھی۔ مغربی ہند (اونی )اور خصوصایا ٹی پتر کے ملاتے کی عوامی زبان تھی۔ متحس کی متاثر ہوئی تھی۔ متاثر ہوئی تھی۔ متاثر ہوئی تھی۔ کہ کو میں اور سری لاکا جوزبان بدھ خیالات لے کر پینچی وہ ہاگد تھی اثرات لیے ہوئی تھی۔

سنکرت زبان وادب کاار تقاء ہونے لگا تو شور سینی ،پالی، چاچی ، ماگد ھی ، مباراشر یاور دوسر ی پراکر توں اور زبانوں کی حیثیت فور آئم نہ ہوئی ، یہ موای بولیوں اور زبانوں کی صورت زندہ رہیں، سنکرت فراموں میں موای طبقے کے کردار شور سینی پراکرت ہولیے ہیں ، شور سینی متحر اگ ہوئی تھی اور اس میں دوسری پراکرتوں کی طرح کہانیاں بھی موجود شمیں اور گیتوں کا ایک خزانہ بھی تھا۔ ہمیں معلوم ہے کہ جب کوئی ایک زبان معیاری بن جاتی ہے تو عوام بول چال اور اظہار خیال کے لیے اپنی زبان خلق کر لیتے ہیں ، جب سنکرت معیاری زبان بن گئ تو پراکرتوں کا زوال شروع ہواتو آپ جر نشیں عوامی بولیوں کی صورت ابھر نے لگیس۔ ان کی خصوصیت یہ تھی سمنے لگیں۔ جب سنکرت کی وجہ سے پراکرتوں کا زوال شروع ہواتو آپ جر نشیں عوامی بولیوں کی صورت ابھر نے لگیس۔ ان کی خصوصیت یہ تھی سمنے لگیں۔ جب سنکرت کی وجہ در تھی اس لیے اپنی روایات ہے بھی رشتہ قائم رہا۔ پراکرتوں اور آپ بھر نشوں کو سنکرت کے علاء نے اس لیے نظر انداز کیا کہ ان کے قاعد نے توانین مقر ر نہ تھے ، ان کی کر ائمر کا وجود میں بیانہ وہ اور اپنی کو بیانہ مقر د نہ تھے ، ان کی کر ائمر کا وجود میں بولیوں اور زبانوں کو بیشہ بھری ہوئی زبانوں ہے تعبیر کیا ہے ، صرف و نحو کے بر ہمن عماء نے اس کی خواص میں اگرتوں اور آپ بھر نشوں کو حقارت کی نگاہ ہے دیائی زبان سنکرت کی تراش خراش میں معروف ر ہے۔ جن بر ہمن علاء نے معنی خلال میں بیائی روائی ہوئی نہانوں ہے ۔ جن بر ہمن علاء نے سنکرت کی ایک معیاد کی تراش خراش میں معروف ر ہے۔ اس کی تصنیف "اسٹ میں کی کو میٹ کی ایک معیان کی ایک میں بیانی میں بی نئی (400 سال ق م) کانام سر فہر ست ہے۔ اس کی تصنیف "اسٹ سنکرت کی ایک معیادی صورت شکل متعین کرنے کی کو مشش کی ان میں پئی نئی (400 سال ق م) کانام سر فہر ست ہے۔ اس کی تصنیف "اسٹ سنکرت کی ایک معیاد کی ایک معیاد کی تو کو مشرک کی کو مشش کی ان میں پئی نئی (400 سال ق م) کانام سر فہر ست ہے۔ اس کی تصنیف "اسٹ کی کو مشرک کی ایک میں پئی نئی دور ان کی کو کو کھر کی کو کھر کو کو کھر کی کو کھر کو کو کھر کی کو کھر کی کو کھر کی کو کھر کی کو کھر کو کی کو کھر کی کو کھر کی کو کھر کی کو کھر کو کی کو کھر کو کو کھر کی کو کھر کو کو کھر کی کھر کی کو کھر کی کو کھر کو کھر کی کھر کو کھر

د میائی "سنکرت زبان کی گرائم یا صرف و نحویراین نوعیت کی مہلی کتاب ہے۔ یا تنجلی (دوسری صدی ق م) اس کا جانشیں تھااس نے یا ننی کے لسانی اصولوں اور تواعد وغیرہ کی تشریحسیں تکھیں۔اس کے بعد ایہا ہوا کہ بر بمن علماء کی ساری دلچینی صرف و نحویا ویا کرن ہے ہوگئ ، ویا کرن ایک محبوب مستقل موضوع بن گیالیکن ایسے تمام علاہ یا نئ ہی کی چیروی کرتے نظر آئے ، کوئی بڑی یا ہم تبدیلی کہیں نظر نہیں آتی ہے۔ یرا کر توں اور اپ مجر نشوں اور سنسکرت کے مطالعے کا ایک دلچیپ پہلویہ ہے کہ براکر تیں اور اپ مجر نشیں سنسکرت سے الفاظ اور محاورے لیے رہی تھیں اور دوسر ی طرف سنسکرت کے علاءاور پنڈت جوانہیں بگڑی بولیوں ہے تعبیر کرتے تھے ان کے خوبصورت لفظوں اور محاوروں کو سنسکرت میں شامل کرر ہے تھے، یہ پاس پاس رہنے کی وجہ ہے بھی ہوااور غیر دانستہ اور لاشعور ی طور پر بھی۔ پراکر تیس اور اب بھر نشیں عوام کی زیانیں اور بولیاں تھیں جو منڈیوں بازاروں میں بولی جاتی تھیں ، منڈیوں اور بازاروں سے رشتہ تعلق کس کا نہیں ہو تاسنسکرت کے علاءاور دانشوروں نے ایک کام تو یہ کیا کہ بازاروں اور منڈیوں اور اینے آس یاس کے علاقوں سے عوامی الفاظ اور محاورے لیے آئے اور اپنی معیاری زبان میں جذب کرنے کو عش کی اور دوسر اکام یہ کیا کہ عوامی بولیوں اور زبانوں کے بہت ہے خوبصورت معنی خیز لفظوں کے مفاہیم کے دائرے کو محد دو کر دیا، چو نکہ ایک مقد س زبان کا تصور ذہن میں تعالی لیے یہ نہیں چاہتے تھے کہ عوام لفظوں کے منہوم و معنی کے اندر جھانک کر دیکھیں۔ سنسکرت میں جو مقد س تحریریں وجود میں آئیں انہیں عوام ہے دورر کھنے کی ہرممکن کوشش کی گئی۔ یہ وہ دور تھاجب ہر شعبہ زندگی پر برہمن ازم کا ٹھیہ لگایا جارہاتھا، پر وہتوں کا بول بالا ہو ر ہاتھا، بر ہمن علاء جاہتے تھے کہ شکرت تیزی ہے او نے طبقے کی خاص بامحاورہ زبان بن جائے ،اے صرف تعلیم یافتہ لوگ ہی سمجھ سکیں ،اس زبان کی رسمی تعلیم کی باگ ڈور بھی برہمنوں نے سنبیال رکھی تھی۔،ڈی۔ڈی کو سمبی نے لکھاہے کہ سنسکرت میں افعال کے جو عجیب و خصوصی مثلاً د عائیہ صینے پائے جاتے ہیں ان کے باعث اس پر ایک پروہتی زبان کی چھاپ گلی رہی ،اس میں روز مرہ کے استعال کے لیے سادہ فعل مستقبل کا بھی فقد ان ہے۔ برہمن ند ہبی رسوم سے بندھا رہا حالا نکہ وہ خالص آریائی قتم کی نہ تھیں "کو تمبی نے سیائی کی وضاحت اس طرح کی ہے کہ بودھ ، جین اور دوسرے راہب تمام رسوم چھوڑ چکے تھے اور ولادت، موت، شادی، حمل، شاگر دبازی کی متبرک رسوم کی ادائیگی کااہتمام نہیں کر کئتے تھے لہذا برہمن آ مے بڑھ مئے یہ عقیدہ آہتہ آہتہ رائخ ہو گیا کہ صرف برہمن ہی ج ہونے کے وقت فصلوں کو برکت دے سکتا ہے۔ ستاروں ساروں کو مہر بان اور سازگار بناسکتا ہے دیو تاؤں کو خوش کر سکتاہے جنم پتری بناسکتاہے پیش کوئی کر سکتاہے وغیرہ و غیرہ و۔

جس پر ماگد ھی کا گہر ااثر تھا۔ سنسکرت میں شامل ہو کر پالی کے بہت ہے لفظوں کا تلفظ بدل گیا۔ نیز بہت ہے لفظوں کی معنویت محدود ہو گئے۔

سکر دی الفاظ ایسے ہیں جو پالی کے ہیں اور آج ہند و ستانی یعنی اردو اور ہندی میں موجود ہیں، سنسکرت میں صورت تبدیل ہو گئی ہے۔ مثلاً پالی کا ایک لفظ ہو دس دیبی یعنی دس دیبہ ہندو ستانی میں دس ہے سنسکرت میں دش ہے ، پالی میں بارہ ہے جو ہندو ستانی میں بھی بارہ ہے سنسکرت میں "تیر و دش" ہے اردو ہندی کا لفظ "گھر" پالی کے گھرے رشتہ رکھتا ہے۔ اس طرح پالی کا تیرہ اردو ہندی میں افظ کو کریہ کردیا۔ آگی، (آگی) پالی کا لفظ ہے۔ ہندو ستانی میں آئی ہے اور سنسکرت نے اے کریہ کردیا۔ لا مشی کا لفظ بھی پالی کا ہے جوارد واور ہندی میں ای طرح ہے سنسکرت میں" لا هیر کا افظ بھی پالی کا ہے جوارد واور ہندی میں ای طرح ہے سنسکرت میں" لا هیر کا افظ بھی پالی کا ہے جوارد واور ہندی میں ای طرح ہے سنسکرت میں" لا هیر کا افظ بھی پالی کا ہے جوارد واور ہندی میں ای طرح ہے سنسکرت میں" لا هیر کا افظ بھی پالی کا ہے جوارد واور ہندی میں ای طرح ہے سنسکرت میں" لا هیر کا افظ بھی پالی کا ہے جوارد واور ہندی میں ای طرح ہے سنسکرت میں" لا هیر کیا گئی ہیں ہے۔

پروہتوں نے سنسکرت کو برہم دیش کی برہم بھاشا بھی کہناشر وغ کر دیا تھا۔ برہم دیش ہے مر ادوہ علاقہ تھا کہ جے آج اتر پردیش کہتے ہیں وہ سے بتاتے ہیں کہ برہم دیش پوری کا نتات کا مر کز ہے اور برہا نے برہموں کے ذریعہ سے بھاشااس مر کز پراتاری ہے۔ رسم خط کو دیوتاگری کہنے کا متعمد بھی یہی تھا یعنی وہ تحریر جو دیوتاؤں کی گری ہے آئی ہے یا دیوتاؤں کی گری کی تحریر ہے۔ یوروپی محققوں کے ذہن میں سے بات بیٹے گئی کہ سنسکرت آریوں کی زبان ہنے کا فخر حاصل ہوا)اور بہی زبان سنسکرت آریوں کی زبان بنے کا فخر حاصل ہوا)اور بہی زبان یعنی سنسکرت تمام زبانوں کی ماں ہے۔

ا فھارہ یں صدی کے آخر میں بعض بورونی محققوں کواس بات پر یقین آگیا کہ آریا ہندوستان کے رہنے والے تھے اور ان کی مادری زبان سنسکرت تھی، سنسکرت ہی ہے تمام زبانیں بھوٹی ہیں۔ ھلیگل (Schelegal) کہ جس نے سنسکرت زبان کا مطالعہ کیااور اے جرمنی میں متعارف کیااں ہے جس پہیول ہوئی۔اس کا پہ کہناغلط تھا کہ شکرت آریوں کی مادری زبان تھی ، ظاہر ہے وہ پروہتوں اور پنڈ توں کی باتوں اورتح بروں سے زیادہ متاثر ہوا تھا۔ جب یہ بات ثابت ہوگئی کہ آریا وسط ایشیاہے جوزبان بولتے ہوئے ہندستان میں داخل ہوئے وہ سنسکرت نہیں تھی تو ہندیورو بی اور ہند آریائی اور وسط ایشیائی بولیوں اور زبانوں کا مطالعہ زیادہ ہونے لگا۔ آریوں کی زبان پر وسط ایشیا کی کئی بولیوں کے مہرے اثرات یقینا تھے۔ تصورات کی بھی جیمان بین ہو کیاسطور ی کر داروں کے ماخذ کی بھی تلاش شر وع ہو کیا ندرا،ورون، متر وغیرہ کے ماخذ کی تلاش کی وجہ ہے محققین میں ویوٹامیا تک بینی مجے۔ ایک ہزار جارسو سال قبل مسے کے تصورات کاجائزہ لیا گیا۔ ویدوں میں آسورا (Ashras) ہیر، جوویدوں کے دیو تاؤں کے د ثمن ہیں تحقیق ہے یہ بات بھی سامنے آئی کہ میسویو ٹامیا میں بھی یہ لفظ دشمنوں کے لیے استعال ہو تارہا ہے۔جب آریا ہند و ستان میں داخل ہوئے تو یہاں حانے کتنے قبیلے آباد تھے، آسٹر ولا کڈ(Australoid) محروآ کڈ(Negroids)اور دراوڑ (Dravidians) وغیر واس عہد کے معروف قبیوں کے نام ہیں۔ان کیا پی بولیاں تھیں ویدک عہد میں بول چال کی زبان کو بھاشا کہتے تھے سنسکرت نہیں۔ویدی ایک ترقی یافتہ پر اکرت تھی جس کے پس منظر میں پٹا جی ، ماکد ھی، پالی اور شور سینی کی توانائی کو ہم شدت ہے محسوس کرتے ہیں۔ بھاشااور ویدی دونوں عوام کی تخلیق تھیں لہذا سب کی سمجھ میں آ جاتی تھیں۔ بروہتوں اور سنکرت کے حامیوں نے ویدی کو مشکل بناتاشر وع کر دیااور سے سلسلہ جاری رہا، رفتہ رفتہ ویدی عوام کی بہنچ ہے باہر ہو گئی،ای دقت گرائمر بنانے کی کو ششیں شروع ہو کیں۔ دیدی سنسکرت کاایک حصہ بن گئی یا یہ کہیے کہ خوداس کی صورت سنسکرت کی ہو گئے۔ بغور مطالعہ کیا جائے تو ''اَ'' ' رَ''اور ''وُ 'وَ ہے کا فرق بہت واضح نظر آئے گا۔ ویدی زبان کالفظ 'رانگو (روشی)'' لاگھو'' ہے 'بالی' میں ویدی کے بہت سے الفاظ اپنی اصل صور توں میں موجود ہیں یشکرت میں دراوڑی الفاظ کی تعداد بھی تم نہیں ہے ، یہ وہ الفاظ ہیں جو شالی ہند کی پراکر توں سے مجی رشتہ رکھتے ہیں۔سنکرت کے علاء نے جب ویدی لفظوں اور دوسری پراکر توں کے لفظوں کو لیناشر وع کیا توبیہ کو شش کی کہ منہوم میں فرق آجائے بعنی سنسکر ت اور پراکر توں کا فرق نمایاں رہے۔ مثلاً کسی پراکرت کالفظ ہورون ، پیلفظ ویدی میں بھی ہے معنی ہیں" رنگ "کین سنسکرت

زبان جمن اس کامفہوم ذات پات، (Caste) ہے ای طرح کوی (Kavi) کے بہت ہی پرانالفظ ہے جوویدی جس موجود ہے اس کے معنی دانشور کے رہے ہیں سنگرت نے اے شاع کل محدود کردیا۔ بھوت کالفظ پراکر توں میں جانے کب سے رہا ہے اسے ویدی نے بھی قبول کیا مفہوم تھا"عناصر" سنگرت نے اے بھوت بنادیا ہے، پریت کا مفہوم تھا"انسان کی روح جور خصت ہو چکی ہے" سنگرت میں بھوت پریت کوایک ساتھ کر دیا گیا۔
ایک لفظ جوویدی اور کئی پراکر توں میں مسلسل سفر کر تارہا ہے 'پوتر' ہے معنی ہیں سورج کی شعاعیں' پانی، دیو تا، سنگرت میں مفہوم سمن گیا پوتر معنی خالص کے ہوگئے، قواعد یا گرائمر کے اصولوں کے چیش نظر مطالعہ کیا جائے تو فرق واضح ہوگا۔ تیسری صدی قبل مسیح تک یعنی اشوک کے عہد میں پالی مقبول اور عوامی زبان تھی سنگرت نہیں تھی۔ پر ہمیوں نے صرف اپنے طبقے کی تعلیم کے لیے سنگرت کی آبیار ک کی جس طرح ذات پات اور قبلوں کے در میان دیوار بین اضا کمیں گئیں ای طرح زبانوں کے در میان بھی ایک دیوارا تھی، اس عمل سے ہند و ستانی تحدن کوز پر دست دھچکالگا، کی نیل مقبول کی زبانوں سے سنگرت کی وحث کی ہو شخص کی، ان کا مقصد واضح تھا وہ سان کو ذات پات اور قبا کلی ردایت میں تقسیم کر کے نہ بجی نیوں پول چال کی زبانوں سے سنگرت کی وام سے دور رکھنا چاہتے تھے، حقیقت سے کہ بیدھ تھے کہ جنہوں نے ویہاروں میں لوگوں کو تعلیم دی، مکسیل، بالندہ اور ورکم شیلا جیسی یو نیور سیلیاں بنا کیں۔

بدھازم کے زوال کی وجہ سے ہندو ستانی ساج، برہمنیت کی گرفت میں آئیا۔ بدھازم کے زوال کی جو تصویریں تشمیر میں نظر آتی ہیں وہی ملک کے حالات کو سمجھادیتی ہیں برہمنیت نے بدھ ساج کو توڑ کرر کھ دیا۔ ذات پات کے چیش نظر اکثریت پر برہمنوں کے مظالم کی ایک بڑی داستان ہے۔ جو قوانین بنائے گئے دوانتہائی سخت تھے ،ان ہیں ذات کی تقسیم کو تسلیم کر نااور برہمنوں کے پاؤں کو چھوٹا بھی شامل تھے۔ بدھوں کا قتل عام بھی ہوا۔ ہو کین سنگ (Hiven Tsang) کہ جس نے ساتویں صدی میں تشمیر کو دیکھا تھا لکھا ہے کہ صرف سری گر میں ہی سیاروں بدھ و بہار تھے۔ برہمنوں نے انہیں توڑدیایا چرانہیں مندروں میں تبدیل کردیا۔

بدھان م کے ظاف برہمنیت کے ملے صرف کشمیر کی حد تک نہیں بلکہ پورے ملک کی تاریخ میں سیاہ ابواب کی ہیٹیت رکھتے ہیں۔ بدھوں کا ایسا قتل عام بہار اور اڑیہ میں بھی نہیں ہوا۔ کشمیر کی برہمنیت نے بدھان م کواپے عقائد ، ند ہب اور تو ہمات وغیرہ ہے کہ مائے ایک بڑا چہتے تھور کیا اور آٹھویں صدی کے آخر تک بدھوں ، بدھ ویہاروں ، بدھ کتب خانوں سب کا خاتمہ کر دیا۔ معروف تاریخ داں کلمین (Kalhan) نے اپنی تاریخ 'رائی ترکئی' ، میں تحریر کیا ہے کہ بدھ ہمارے عقائد کے دشمن ہیں وہ ہمیں قربانی ہے روکتے ہیں دیو تاؤں کے حضور قربانی دیتے رہنا ہمارے عقائد کا 'رائی ترکئی' ، میں تحریر کیا ہے کہ بدھ ہمارے عقائد کے دشمن ہیں ورج ہمیں قربانی ہے روکتے ہیں دیو تاؤں کے حضور قربانی واس نے بڑی بدی دیا دیا۔ تقاضا ہے۔ عبد الرشید بیک نے شاہ ہمدان پر جو کتاب کسمی ہے اس میں درج ہم کہ مہراکولا' (Mihirakulas) کشمیر کا راجابنا تو اس نے بڑی دردی ہے ہزار دی بدھوں کو قتل کر دیا ، بدھ را ہوں کو خاص طور پر نشانہ بنایا۔ ان کے دیہار ہرباد کردیے توڑد ہے میکڑ وں دیباروں کو مندر بنادیا۔ سری نگر میں تخت سلیمان (شکر اچاریہ) پرجو مندر ہے وہ بدھ ویباری تھا۔ اس شکر کی کوشش کی۔ مہراکولا کے بعد جب نار ا(Nara) تحت پر بیشا تو اس فی تعلق اوس کے علی دورہ تھا جس مہراکولا نے شیواز م کو مقبول بنانے کی کوشش کی۔ مہراکولا کے بعد جب نار ا(Nara) تحت پر بیشا تو اس کے خلم وستم کی اورانتہا کردی، تاریخ دال کہتے ہیں ہزاروں راہیوں کو زندہ طوادہ کیا۔

ہندو ستان اور خصوصا ثالی ہند میں برہمنیت نے زور پکڑااس کے بعد بن (Hun) کجر ااور ثال مغرب کے جنگوہ قبیلوں نے بدھوں کے تمام علمی ادارے ختم کردیئے۔ بدھ ازم کو اکھاڑ بھینکا،ان کی دائش گاہیں اجاڑ دیں،ان کے دیباروں میں ایک سناٹا ساچھا گیا،اس دور میں بدھ لٹریچر کو بار بارنذر آتش کیا گیا۔ ہندوستان کی تاریخ میں ذات پات اور نداہ ہباور زبانوں کی بنیاد پر تقسیم اور ند ہیں، ثقافتی اور لسانی تعصب کے پیش نظریہ بڑاہ حشانہ؛ ور تعالی پالی جو ہندوستان کے تعرن کی زبان تھی ، پالی جس کا سفر 700 سال قبل مسیح شر وع ہوا اور ایک ہزار سال تک سلسل جاری رہا اور پالی جو او بی مسیح شر کی اور ند ہی تخلیقات سے مالا مال تھی اس و حشت تاک دور میں ہری طرح پامال ہوئی، پالی دستاہ برنات مخطوطات جلائے گئے۔ کو حشن کی گئی کہ پالی اور نہ ہی تخلیقات سے مالا مال تھی اس و حشت تاک دور میں ہری طرح پامال ہوئی، پالی دستاہ برنان محفوظ رہ سکی ہیں۔ پالی ایک قدیم ہندو ستان کر زبان تھی ، ہبار زبان ہے مشار چرجی نے در ست نر بایا ہے کہ یہ صرف مگدھ کی زبان نہیں تھی بلکہ ایک اوبی زبان کی حیثیت سے ہندو ستان کیر زبان تھی ، بہار سے مشمر ااور اجین اور مہار اشر اور دکن تک جا پنجی ۔ اس میں بدھ لڑ پیج کا جنم ہوا۔ اشوک نے اس زبان میں بدھ مت کی اشاعت کی ، یہ زبان بدھ اور جا جا ہر مئی ،شری لئکا، تبت ، چین اور جایان پیچی !

بدھازم کے قدیم علمانے باربار کہاہے بھائیوں بدھ کے لفظوں کوائ زبان میں پڑھو کہ جو بدھ کی زبان تھی ماگد ھی اور پالی میں بدھ خیالات تجربات جع کے جاتے رہے۔ مدیوں یہ سلملہ جاری رہا۔ ککسلا، تائندہ اور وکرم شیلا کے علاوہ ہندو ستان کے جانے کتنے بدھ دہیاروں اور غاروں میں ان دولوں زبانوں اور خصوصاً پالی میں بدھ افکار و خیالات تحریر کے جاتے رہے ، پورے ملک میں جانے کتنے کتب خانے ہتے ، بو نیوں کی طرح یہ کتب خانے بھی نذر آئٹ کردیے گئے کو مشس یہ تعمی کہ بدھ ازم کانام و نشان من جائے پالی ہی وہ زبان تھی جو وطن چیوڑت بدھ راہبوں کے ساتھ بدھ او بیات کا خزانہ لیے شری لنکا بینی اور پھر چین اور چار جانک کہانیاں اور گاتھا تیں پالی زبان میں محفوظ رہی ہیں ان کے بغور مطالع ہی ہے اور قدیم پر اگر توں کے چیش نظر کیسی مخلوط زبان رہی ہے۔ بھی ماہرین سے کہتے ہیں کہ پالی ماگد می کا دبی صورت کانام ہے شکھالی زبان کے ماہرین اس بات پر متفق میں کہ ان کی زبان پالی ہے بہت متاثر ہو گی ہواور او بیات کر جمی یالی کا بہت گھر الاثرے۔

بعض ماہرین کاخیال ہے کہ بدھ سے قبل جو چندتر تی یافتہ بولیاں(Regional Dialects) تھیں وہ آہتہ آہتہ ہو ھتی رہی ہیں ایک دوسر سے کے پاس آگئیں ایک دوسر سے بدھ سے عہد میں بھی ایک دوسر سے بدھ سے عہد میں بھی عوامی زبان تھی کہ جمہ یہ میں کہی ہے دھ نے اپنا والے میں اس کی عوامی حیثیت کا ندازہ ہوا۔

لفظ کالی کر کی ماہرین نے اظہار خیال کیا ہے۔ مثلاً Rhys Davids نے ایس لکیریا تحریرے تعبیر کیا ہے جو پہلے زبان پر تھی زبانی تحریر کی صورت پھر آہت آہت ہوں پر لکھی جانے گئی۔

ڈاکٹر مکس ولیسر (Max Welesor) نے تحریر کیاہے کہ پاٹلی پتر سے لفظ بٹالی بنا پھر رفتہ رفتہ 'ٹا' غائب ہو گیا۔ لفظ پالی ہو گیا۔ وہ زبان جو پاٹلی پتر کی ہے۔

کے لوگ یہ کہتے ہیں یا علی پتر کے قریب ایک گاؤں تما'نیٹی'' پالی بولی کا گھر تما، پالی کا لفظ ای گاؤں کے نام سے نسبت رکھتا ہے۔

ا يك خيال يه مجى ب كد كمى زمان بي محمد هكانام "بالاس" يايالس- (Palas) تما، بالس، كى زبان كو 'بالى اكها كياب-

مہاراشر میں پالا در ختوں کے سوکھے پتوں کو کہتے ہیں، بدھ لٹریچر و در بھا کے علاقے میں بے حد مقبول ہوااور اسے سوکھے پتوں پر لکھا گیا۔ عالبًا بیہ کہنا مناسب نہ ہوگا کہ 'پالی کا کوئی تعلق' پالا' کے لفظ ہے ہے اگرچہ مماثلت ولچسپ ہے۔

میہ بات واضح ہے کہ 'پالی کالفظ بدھ کے ظہور ہے قبل موجود تھا، قدیم بدھ دستاہ پزات میں امباپالی اُودن پالی جیسے نام ملتے ہیں بدھ کے دور میں امباپائی ایک معروف رتامہ تھی جو بدھ کے چرنوں پر بیٹھ گی اور بدھ کا آشر واد لیا۔ ممکن ہے ماگد ھی اور پالی میں اس کے پچھ خاص مغاہیم ہوں جس طرح لفظ آریا کے مفاہیم تھے۔ میکس مولر نے تکھا ہے کہ 'آریا کی بنیاد 'آر 'یا' آرا' ہے اس کے معنی ہیں ز بین یا وہ ز بین کہ جس پر ہل چلی ہو۔

اس کا مفہوم یہ بھی بتایا ہے ''ز بین پر ہل چلا نے والا''۔ اس کا ایک مفہوم شریف نسل بھی ہے۔ ویدوں میں 'آریا کا لفظ کی قوم یا نسل کے مفہوم میں استعال نہیں کیا گیا ہے۔ وہ بدھ بھکٹو جو شادی کر کے بال بچوں کے ساتھ زندگی گزارتے تے انہیں بھی آریا کہا جاتا تھا۔ بود می ستو (Bodhhivriksh) کو بود می ور بچھ (Bodhhivriksh) بھی کہتے تے علوم کا در خت!ان کے تعلق سے چار آریائی سچا ہوں کا ذکر بدھ لٹر پچ می ملک ہے۔ 'رگ وید 'کے خیالات جب سید ملک ہے۔ کہ جن میں ''دھر م چکر'' بھی شامل ہے۔ 'پلی کا لفظ ہویا 'آریا کا لفظ 'ان کے اخذ کا پچ چلانا بہت مشکل ہے۔ 'رگ وید 'کے خیالات جب سید بھل رہے تھے اس کی تح ربی صورت سائے نہیں آئی تھی اس وقت سنسکرت کہاں تھی اصدیوں خیالات کی ترسیل کا یہ سلسلہ جاری رہا، ایک بہوں نوان ہے دوسری زبان تک با تمیں پہنچی رہیں، قیاس ہے کہ زبانی (Oral) ترسیل اس وقت کی ترقیافت زبان 'پلی 'میں ہوئی تھی۔ اشوک کے کہوں موجود تھے۔ بہت تبدیل ہو چکے تھے پھر بھی قدیم ویدی، الفاظ جوزبانی ترسیل میں شامل تھے 'پلی' کے جو ہر کو لیے موجود تھے۔ بہت سے الفاظ ایسے طالات آگر چہ بہت تبدیل ہو چکے تھے پھر بھی قدیم ویدی، الفاظ جوزبانی ترسیل میں شامل تھے 'پلی' کے جو ہر کو لیے موجود تھے۔ بہت سے الفاظ ایسے میں نبیں ہیں۔ یہ الفاظ ایسے میں گیاں موجود ہیں۔

| - 7 ' -         |             |                            |
|-----------------|-------------|----------------------------|
| قديم ويدى الفاظ | يالى الفاظ  | سنسكر ت الفاظ              |
| "وے وی بھی"     | 'د يو -ېي ' | سنسكرت ميں بير لفظ نہيں ہے |
| (Devebhi)       | (Devehi)    | رگ وید میں موجود ہے        |
| 'مکارنے بھی"    | مكان فيمي   | مشکرت میں نہیں ہے          |
| (Karnebhi)      | (Kannchi)   | رگ دید میں نہیں ہے         |
| 'ای'            | 'اے'        | سنسکرت میں نہیں ہے         |
| (Masi)          | (Mase)      | رگ وید میں موجود ہے        |
| <u>چ</u> ھاڑے   | پچیاڑے      | سنرت میں نہیں ہے           |
| (Pachchare)     | (Pachchare) | رگ وید میں موجود ہے        |
| كاتاوي          | کاتوے       | سنسکرت میں نہیں ہے         |
| (Katave)        | (Katve)     | رگ دید میں موجود ہے۔ (1)   |
|                 |             |                            |

اور بھی بہت سے الفاظ ہیں جن کے پیش نظر یہ کہاجاتا ہے کہ تحریری صورت میں آنے سے قبل 'رگ وید کاسفر صدیوں' زبانی' (Oral)رہا ہے اور اپنی اس صورت میں اس کے پاس قدیم ویدی اور پالی اور چند ویگر علا قائی بولیوں کے بہت سے الفاظ تھے جن میں پچھاب بھی 'رگ وید' میں موجود ہیں۔ 'رگ وید کا ابھی ممل لسانیاتی مطالعہ نہیں ہوا ہے ماہرین کہتے ہیں کہ درست مطالعے کے بعد ہی یہ حقیقت واضح ہوگی کہ سنسرت ویدوں کی بنیادی زبان رہی ہے انہیں!

سنسكرت زبان كامطالعه كرتے ہوئے مندرجہ ذیل باتوں كوذبن میں ر كھنا چاہئے:-

(1) پالی زبان کازوال دوسری صدی قبل مسے سے ہونے لگا۔ ویدوں کے مطالع پرپابندی شروع ہوئی۔ پالی جانے والے ویدوں کو نہیں پڑھ

سے تھے۔ اس لیے کہ بدھ شودر تھے۔ آہت پابندی سخت ہوتی گیاور 2100ء تک شودروں کے مطابعے پر مکمل پابندی عاید ہو گئ بدھ راہب جو پڑھے۔ لکھے تھے شودروں میں شامل کیے گئے ان کے علاوہ دوسرے نیلے طبق (طبقاتی زندگی کا نظریہ پر ہمنی نظام کی دین ہے) کے لوگوں پر بھی یہ پابندی تھی۔

- (2) دوسر ی صدی عیسوی بی ہے سنسکرت زبان میں آہت آہت استحام پیداہونے لگا۔
  - (3) مال قبل مسحیانی نے سنسرت زبان کی اُر ائمر تیار کی۔
- (4) سامرت تحریر کو تر به بنی "میجها کیا۔ ای سال ہے پتھروں پر سنسکرت زبان کی کچھ تحریریں ملنے لگی ہیں۔
  - (5) پوتھی اور پانچویں صدی عیسوی میں سکوں پرسنسکرت تحریریں ملتی ہیں۔
- (6) جن لوگوں خصو سانثو دروں نے ویدوں کی تخلیق کی غلام بن گئے ،انہیں اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ وہ ویدوں کا مطالعہ کریں۔
- (7) "پت عہد (320ء-600ء) میں جب فنون لطیفہ کو عروج حاصل ہواتو فن تقمیر ، فن مجسمہ سازی ، فن مصوری اور فن موسیقی کے ساتھہ ادبیات کی جانب خاص توجہ دی گئی۔ سنسکر ت زبان کے ادب کو فروغ حاصل ہوا۔ سنسکر ت ایک ادبی زبان بن کرانجری۔
- (8) گیت عہد کے نتم ہوتے ہی سنسکرت ادب کا جیسے وجود ہی ختم ہو گیا۔ ہر شور دھن کے علاوہ ہم دو صدیوں تک کسی بھی ایک حکومت سے داقف نہیں ہیں ان دوسو ہر سول تک سنسکرت کہیں بھی نہیں تھی۔
- (9) میر کریرین (Grierson) نے بیہ تحریر کیا ہے کہ سنسکرت زبان کو ہندو ستان کی تمام زبانوں کی 'ماں' کہناغلط ہے۔ نہایت خوبسور تی ہے یہ بات کمی ہے کہ جدید ہندو ستانی زبانوں کی طرح سنسکرت بھی ایک زبان ہے ،سب کاسر پیشمہ ایک ہے۔
- (10) "بسٹری آف سنسکر تے لٹریچر" کے مولف کیترہ (A. Berriedale Keith) کہ جنہوں نے سنسکر ت زبان کی زبردست ہے و ک کی ہے اور پالی کے ذکر ہے پر ہین کیا ہے۔ (صرف دو جگہ پالی زبان کا معمولی ذکر ہے ) یہ اعتراف کیا ہے کہ آٹرچہ رگ وید سے

  کلا کیلی سنسکر ت کے ارتقاء کی پہچان ہوتی ہے لیکن سے بھی حقیقت ہے کہ رگ وید کی زبان مخلوط ہے، مختلف قبیلوں کی زبانوں

  راکر توں کے الفاظ بھرے بڑتے ہیں۔
  - منتکرت زبان نے جو بڑے کارنا ہے انجام دیے ہیں ان میں مندر جد ذیل نا قابل فراموش ہیں۔
- (1) کلاسیکی در جہرحاصل کرنے کے بعد سنسکرت نے مختلف علوم مثلاً علم نجوم، علم ریاضیات، علم ادویات، علم نداہب، علم سیاسیات، علم منطق و فلیفہ، علم جنسیات وغیر ہ کواہمیت دی اور ان علوم کے تعلق ہے ایک قابل قدر سر مایہ جمع کیا۔

191

(2) ادبیات و شعریات و جمالیات کا ایک نزانه سامنے رکھ دیا۔ بہت کی عمدہ تخلیقات سامنے آئیں، عمدہ اور اعلیٰ شاعری کے نمونے حاصل ہوئے۔ ادبیات کے حسن کاز بردست احساس دیا۔ جمالیات کے علماء نے فنی اور ادبی خصوصیات کے تعلق ہے اپنے اور نظریات پش کو طرح طرح طرح سے سمجھایا، ''ادبیات اور اسطور اور فیعا ''( Phantasy ) اور ''اسالیب کے حسن ''اور 'الزکار ' پروشنی ڈالی، فنون اور ادبیات کے شین ایکی بیداری ہند دستان میں بھی نہیں آئی تھی۔ کالیداس ، کمار داس اور ماگھا جیسے تخلیقی فنکار فیصیب ہوئے۔ ترجے کاکام شر دع ہوا اور دوسری زبانوں اور پراکر توں کے قصوں کہانیوں کو سنسکرت میں پیش کیا گیا۔ 'بربت کھا کا ترجمہ ہوا۔ رومانی کہانیاں جو تاریخ میں گم ہوتی جارہی تھیں سامنے آئیں۔ بان (Bana) جیسے فنکار نے کاد مہری 'جیسی تخلیق پیش کی۔ جدید ہندو ستانی زبانوں کی بہت می جمالیاتی خصوصیات روایات کی دین ہیں ان میں پالی اور شکرت روایات زیادہ اہم ہیں۔ جدید ہندو ستانی

زبانوں کی زر فیزی کے پیچے پراکر توں،اپ جمر نشوں اور مشکوت کی روایات متحرک ہیں۔ پائی کی فیر بہت کم ہے لیکن مشکرت کے تعلق سے بدیات کی جاسکتی ہے کہ اس زبان نے جملوں کی فوبصورت تشکیل، تشیبات، استعادات اور کم از کم لفظوں اور جملوں بھی تپائی کو چیش کر نے کا ہو ملیقہ عطا کیا اے نظر انداز نہیں کر سکتے۔ مشکرت زبان کے حسن کے پیچے صدیوں کے تجریوں کا جمال ہے، صدیوں کے علوم کی روشی اور پہک دک ہے۔ چوکھ بدیول چال کی زبان نہیں رہی اس لیے تحریری زبان می صورت ہر دور ہیں ایک عمدہ جمالیاتی معیار چیش کرتی رہی۔ اس کا دائر ور سنتی اور سنتی اور سنتی اور سنتی اور سنتی اور سنتی اور پہلے مورور ہیں ایک معیار پیش کرتی رہی اس کے لئر پی کا اور تھاء ہو تارہا۔ ہر علاقے کی زبان کو اپنے آجگ اور اپنی چیک دیک سے متاثر کیا۔ ہند و ستان کے بہت میں اس کے لئر پی کا اور تھاء ہو تارہا۔ ہر علاقے کی زبان کو اپنے آجگ اور اپنی چیک دیک سے متاثر کیا۔ ہند و ستان کے بہت مشکرت ہے متاثر ہو کر اپنی زبانوں کو زیادہ ہے ذیادہ پر ششر ان کے مراوری نہیں اس کی آئی ہیں مقدورات و خیالات اور فلفہ و منطق کی ہاتی تھی مصروف رہے۔ چونکہ سنکرت زبان میں مختلف علوم کی روشی تھی اس کے در اور کی زبانوں کے فذکاروں نے بھی اے شدت سے قبول کیا۔ تمل، کشر، مور ان اور میں اور بیات کا بہت بڑا ہر ما یہ ہیں ہیں تھی اس کے در وادری زبانوں میں اور بیات کی اس میں اس کے در باد کی تو اس اس کی تر ہو کی توان زبانوں میں اور بی میں تو کر سے میں آئی ہیں میں اس بات کی خبر ہے کہ سنگرت زبان میں انہیں نمیاں جو کہ سنگرت نبان میں انہیں نمیاں جو کی ۔ شکرت میں اس بات کی خبر ہے کہ سنگرت زبان میں انہیں نمیاں جو کی ۔ شکرت میں ان کی وجہ سے اور اجھی و لئیں جو گیا۔ ہو کی ایس ان کی وجہ سے اور بھی و لئیس موت گے۔

سنکرت کے تعلق سے (Linguistic Survey of India) میں سر جارت ابراہیم کریں نے حقیقت پراس طرح روشن ذائی ہے ہیں کہ اشوک کے کتبوں (250ق م) سے بین جلی (150ق م) کی گرائمر کی تشریخ تک آریوں کی کو بی ایزبان نہیں تھی، کی ہوایاں تعییں بعنی کئی پراکر تمیں تھیں جو شالی ہند کے عوام کے لیے ذریعہ اظہار بی ہوئی تھیں ان میں دیدی پراکرت بھی تھی کہ جس کی دجہ سے مناجات اور اشکوک ایک علاقے سے دوسر سے علاقے تک اور ایک نسل سے دوسر کی نسل تک پہنچ رہے تھے۔ اس کے ساتھ علماء کے مہارے سنسکرت پروان چھی تھی دونوں زبانوں یعنی ویدی پراکرت اور سنسکرت کے ملئے اور ان کی آمیزش کی وجہ سے سلمی سطح پر سنسکرت (1) کی ایک واضح صور ت انجر کر آئی۔ رفتہ رفتہ اس میں مختلف علوم وفنون کے تجربے شامل ہو گئے، صدیاں گزر کئیں پھر اس کی کلا بیکی صورت ساسنے آئی۔ اس کی ساخت کو چرت انگیز کہا ہے۔ اس بونائی زبان سے زیادہ مشخکم کہا ہے۔ 1786 میں ایشیائک سوسائیٹی آف بنگال کے سالانہ اجلاس کے خطبے میں کہا تھا

"The Sanskrit Language, whatever be its antiquity, is of a wonderful structure: more perfect than the greek more copious than the Latin and more exquistely refind than Either. (Asiatic Research vol I page 422-1786)

<sup>(1)</sup> پراکرت (Prakrita) کے معنی بتائے گئے ہیں "فطری" فیر مصنو گی اور سنکرت، "سمسکرت" (Samskrita) ہے جس کے معنی ہیں گفھری ہوئی صاف ستھری مصنو گی زبان! دوویدی مناجات اور اشلوک جو پراکرت میں تھے وہ مخلف ہیں ان مناجات اور اشلوک ہے کہ جن کا تحفظ پرہموں نے کیا، جنہیں ویدوں کی صورت سر تب کیا گیا۔ جو اختلافات ہیں وہ معنوی لحاظ ہے کم میں سنکرت میں الفاظ اور جملوں کی تر تیب مخلف ہے، آراکش وزیاکش اور آ ہنگ وغیرہ کی وجہ سے اظہار کی صورت مخلف ہو جاتی ہے۔ شکیل المن حضن

البیرونی (Al Biruni) (1030ء) نے اپنی تصنیف "کتاب الہند" میں سنسکرت زبان کاذکر کرتے ہوئے تحریر کیا ہے کہ یہ ایک مشکل زبان ہے۔ اس ملک میں بہت ہے زبانیں ہیں ایک دوسرے سے مختلف، سنسکرت کے لفظوں کی تشکیل مختلف ہی ہے اس زبان کو آسانی سے سمجھا نہیں جاسکتا، حقیقت یہ ہے کہ سنسکرت خاص پڑھے لکھے طبقے کی زبان ہے باقی زبانیں عوامی ہیں۔ (1)

حضرت امیر خسر و (1317ء) نے ہندوستانی زبانوں کی جوتقو ریر سامنے رکھی ہے دہ کئی لحاظ سے انہوں نے تحریر کیا ہے کہ ہر علاقے میں علاقے کی زبان ہے جو علاقائی خصوصیتیں لیے ہوئی ہے۔

سندی و لا ہو ری و تشمیر و کبر

(سندهی) (پنجابی)(ڈوٹری)

د هور -مندری، تکنگی و تحجر

(تمل)(کنٹر)(تلگو)(گجراتی)

معبری و توری دیگال داود ه

(تمل)(گھانی)(بہاڑی)(بگله)(اودهی)

د پلی و پیرامنش ، اندر بهه حد (بندوی) این بهمه بندوییت زایام کهن عامه به کارست به بر حو نه خن

'آئین اکبری، میں ابو الفسنل نے حضرت امیر خسر و سے ملتی جلتی باتمیں کہی ہیں۔ کہا ہے کہ اس ملک میں بہت می زبانیں ہیں ایک دوسرے سے متلف، اسانیاتی خصوصیات کے پیش نظرتمام زبانیں ایک دوسرے سے علاحدہ ہیں۔ابوالفضل نے زبان دبلی (مغربی ہندوی) بگلہ (بنگال) ملتانی، ماروازی (راجستھان) گجراتی (گجرات) تلگو ( تائگانہ ) مرہٹه (مراضی) (مہاراشر ) کنٹر (کرناٹک) سندھی (سندھ) پشتو (افغانستان۔ بلوچستان) ربلوچستان) اور کشمیری (کشمیری کاذکر کیا ہے۔ (2)

ستر ہویں صدی عیسوی ہے یوروپی محققوں نے ہندوستانی زبانوں ہے دلچی لیناشر وع کی اور پھر بہت می سچائیاں اور حقیقیں سامنے آئیں۔
گریرین نے تحریر کیا ہے کہ بلاشبہ ستر ہویں اور اٹھارویں صدی میں یوروپی محققوں نے ہندوستانی زبانوں پر عمدہ کام کیا ہے بڑی محنت کی ہے لیکن
ان کے مطابعے کو سائنلیفک نہیں کہد سکتے وہ چا تج اور ان کا سائنلیفک تجزید کر سکتے تھے۔ حقیقت سے ہے
کہ ستر ہویں صدی میں اس بات کا درست علم ہوا کہ سنکرت ایک مقدس ادبی زبان کی حیثیت سے رہی ہے، اس کا تجزید ضروری تھا۔

اں سچائی کا بھی تجزیہ ضروری تھا کہ سنسکرت ایک خاص طبقے کی مقدس زبان کیوں بنی اور دوسر ی عوامی زبانوں کی گنواروں کو بولیوں سے کیوں تعبیر کیا گیاہے۔ بول میال کی زبانوں کا بھی سائٹلیفک مطالعہ ہو نامیاہے تھا۔ (3)

افھار دیں صدی میں مسیحی میشنر وں کی آمد کے بعد ہندو ستانی زبانوں کی جانب خاص توجہ دی گئی، ند بہب کی اشاعت کے لیے علا قائی اور مقامی

<sup>(1)</sup>ريكي India- Al - Biruni Translated by Sachan Vol. 1 Page 18.

Ain-i- Akbari - Abul Fazal Translated by Jarrett . Vol IV Page 119. مراكب (2)

<sup>(3)</sup>ریکنے Grierson: Linguistic Survey of India Vol 1.Pt 1 PP. 9-10.

زبانوں کو جاننا سمجھنا ضروری تھا۔ Johann Friedrich Frity نے اپنا کیٹ مختصر ساکام پیش کیا۔ اس میں بٹکلہ ، تمل ، بری ، پنجابی (گرنتھی ) تلکو، شنگھیالی، سنسکرت اور ہندوستانی حروف کو سمجھانے کی اچھی کو شش کی۔

انحارویں صدی بی میں میں Maturin Veyssiere La Groge) حروف پر گفتگو کرتے ہوئے اس غلط فہنی میں مبتلاہ و کیا کہ تمام ہندوستانی الفاظ سنسکرت (Theopilus Siegfined Bayer) کے نیکے میں (Theopilus Siegfined Bayer) گروز (Groze) کا ہمعصر تھااس نے اس خیال ہے اختلاف کیا۔ وہ گروز کی طرح ہندوستانی حروف کو "بر ہمی حروف کہنا جا ہتا تھالہذا اس نے اپنی سطح پر کچھ چھان بین کی۔

انیسویں صدی کی ابتداء میں ہندوستانی زبانوں کے تعلق ہے تھے عمرہ مطالعے سامنے آئے۔ وہم کیرے (William Carey) ہے۔ مارش مین (J. Marshman) اور ذبلو وارڈ (W. Ward) نے ہندوستانی زبانوں کو اپنے اپنے طور پر سجھنے کی کو شش کی۔ وہم کیرے نے وہ ی بھول کی جود وسرے کی یور پی مخفقگر بچکے تھے، اس نے بھی ہے سمجھاکہ تمل، کنر ، بلگو، گجر اتی، اڑیا، بنگلہ ، بی بابی، مر انہی ہے سب زبانیں سنگر ہے جو کہ تام زبانوں کی ماں ہے۔ در اصل اس نے بیس زبانوں کے بھے الفاظ جمع کر لیے تھے اور ان کی بچھر مما ثلت کو پاکر ہے کہا تھا کہ ہے تم زبانیں سنگر ہے۔ ان کی تمام زبانوں کی میں۔ ہندی کیا ہندوی کی بیں۔ ہندی کی این ہندوی کی بیں۔ ہندی کی این ہندوی کی میں۔ ہندی کی این ہیں ہولی جاتی ہے۔ یہ دربار اور چھاؤٹی کی زبان ہے ، کیرے کے حبد لازوں کی ایک کی بھر بیجان نہ ہو سکی تھیں۔ ان کی بہتر بیجان نہ ہو سکر ہے وہائی سنگر ہے۔ ان میں ہندوی، ار دو، ہندوستانی تین کو بی بی بیان کی بہتر بیجان نہ ہو سکی تھیں۔ ان کی بہتر بیجان نہ ہو سکی تھی اس کو جو بیند کی زبانوں کو بھی سنگر ہے والیت ہوا تھا۔ دیکر بین کی زبانوں کو بھی سنگر ہے والیت کی دویا ہندی کی زبانوں کا دین بین بینوں کا جو بی ہندی زبانوں کو بھی سنگر ہیں۔ ان کی بہتر بیجان نہ بینوں کا جو بیندی زبانوں کا دینوں کو بیندی زبانوں کا دینوں کو بیندی کی زبانوں کو بیندی کی زبانوں کا دینوں کے خوبی ہندی کی زبانوں کا دور ہیں۔ اس نے جو بی بیندی بینوں کو بیندی کی زبانوں کا تعلق دراد ڑ خاندان کا درکی کیا درکیا کہا کہ ہندو سیان میں زبانوں کا یہ تیسر اخاندان بھی صدیوں ہے موجود ہے۔ نیاس کو خاندان کا درکی کیا کہ کہندو سیان میں زبانوں کا یہ تیسر اخاندان بھی صدیوں سے موجود ہے۔

1886 میں و تینامیں 'اور ینفل کا نفر س' ہوئی کہ جس میں ایک قرار داد کے ذریعہ یہ فیسلہ کیا گیا کہ چو فکہ ہند و ستان زبانوں کا بہت بڑا ملک ہے ان زبانوں کا بہت بڑا ملک ہے ان زبانوں کا بہت بڑا ملک ہور ہاہے اس لیے سائنسی بنیادوں پر ہند و ستانی زبانوں کا ایک سروے ہو ناچاہئے ، گریر سن نے اس تجویز کی تمایت کی ، حکومت نے قرار داد منظور کرئی۔ اسکیم تیار ہوئی۔ ایک بڑی پریشانی یہ تھی کہ اس ملک میں ہر چیاس میل کے بعد ایک ہی زبان میں تبدیلی آجاتی ہے ، سروے کا کام بڑا کھن تھا۔ 179ز بانوں اور 544 بولیوں کو منتخب کیا گیا۔

سروے میں برما، مدراس، حیدر آبادادر میسور کوشامل نہیں کیا گیا۔ بنو چستان، ٹال مغرب علاقہ ، کشمیر، پنجاب، بمبئی، راجیو تانہ، اتر پردیش، برار، آگرہ،ادراددھ، بہار،اڑیسہ، بگال، آسام وغیرہ شامل کیے گئے 1921 کی مردم ٹاری کے بعد 188 زبانوں کو منتخب کیا گیاادر پھر Linguistic) Sarvey of India) کی صورت میں ایک بڑا کام سامنے آیا۔

ہندو ستانی زبانوں کے تعلق سے یورو پی محققین کاایک بواکار نامہ یہ بھی ہے کہ انہوں نے آریائی اور دراوڑ زبانوں کے ملاوہ کئ قبا کلی زبانوں کی جانب توجہ دی۔ ہندو ستانی قبیلوں کو تین حصوں میں تقتیم کیا۔

- دراوژی قبیله
- سند آريائي قبيله
  - اور منگولی قبیله

سر ہر برٹ رسلے (Sri Herhert Risley) نے ہندو سانی قبیلیوں کو اس طرح تقسیم کر کے زبانوں کے مطالعے کو سائنسی بنیاد فراہم کی ہے۔اس سلسلے میں ہے۔ایجی ہفلن (J.H. Hutlon) کے کام کو بھی فراموش نہیں کیاجا سکتا کہ جس نے دراوڑ زبانوں کار شتہ قدیم میسو پٹامیا کی زبانوں سے قائم کیا۔

مریس نے جہان مشرقی پہاڑی، اور مغربی پہاڑی کا جائزہ ایادہاں پر اکر توں اور اپ بھر نشوں کا وطالعہ بھی کیا۔ برج بھا شاکھڑی تو ہی، بندیل کھنڈی اور اردواور بندی کے دشتوں پر مجمری روشی ڈالی۔ اردو، ریختہ اور اپنی پر عمدہ مواد فراہم کیا۔ فارسی زبان کے اثرات کو بھی سمجھایا۔ دراوز جاندان کی زبانوں میں متمل، مثلو، ملیا کم، اور کنفر وغیرہ اہمیت رکھتی ہیں ہے سب بھی ہندوستان کی نما تندہ ذبا نیس ہیں جن کی ایک بری تاریخ ہوا جود جن کی اپنی جمالیات ہے۔ جنوبی ہند میں نہ بہی جو بوں نے بہت اہم کر دار اداکیا ہے۔ ان زبانوں میں نہ بہی موضوعات پر جانے کتنی تصانیف وجود میں آئیں۔ ان زبانوں کے علاقوں میں درباروں کی سرپرستی کی وجہ ہے ہر زبان کی ترقی ہوتی رہی ہے۔ پرانی کتابوں کی ترتیب و قدوین کا سلسلہ جاری رہا۔ سنگرت نے متاثر کر ناشر و عکیاتو تج بوں کے چش نظر ان میں بری ترتی ہونے گئی۔ علاقائی زبان کے ساتھ سنگرت زبانوں کو فروغ حاصل ہو تا گیا۔ اس سلسلہ میں جاری رہا۔ اکثر علاوں کی مثال چش کی جا سی ہی کتابیں تو تر کی ہیں۔ تمل و تا گیا۔ اس سلسلہ میں عور توں کی زبانوں نے مثل ایشی کی جا سی تو سر کی سر برستی کر رہ سے تی اس کی سنگرت میں تو سر کی سر برستی کر رہ ہے اس کی سنگرت میں جو سرکیں۔ تمل و تیکوں اور ملیا کم سلسلہ میں عور توں کی زبانوں نے بھی نمایاں حصد لیا ہے۔ تگو اور ملیا کم میں یوں کئی شاعرات کے نام طبتے ہیں۔ تمگو زبان میں عور توں کی ڈبانوں میں جور توں کی ذبانوں نے والے الفاظ کا مسلسل اضافہ ہو تار ہا ہے تیرو مل امباور گڑگا دیوی ان خواتین میں جیں کہ جنہوں نے تیگوزبان کی بڑی خدمت کی ہے۔

ممل زبان ہندوستان کی سب سے قدیم زبان تصور کی جاتی ہے۔ ابتدائی دور کے ادب میں چونکہ ند ہمی تجربات کوا ہمیت دی گئی تھی اس لیے اس زبان میں فد ہب کے تعلق سے بہت سے الفاظ شامل ہوئے۔ سنسکرت نے بھی زبان کی سطح پر تمل کو متاثر کیا ہے۔ ایسے گئی تمل فذکاروں کے نام طبح ہیں جو تمل اور سنسکرت دونوں زبانوں میں کتابیں تحریر کررہے تھے، ان میں و بدانت و بیشک کانام بہت انم ہے کہ جس نے تمل اور سنسکرت دونوں زبانوں میں کتابیں تحریر کیں۔ ان میں تمیں کتابیں تمل میں ہیں اور بقیہ سنسکرت زبان میں۔ ایسے فذکاروں کی وجہ سے سنسکرت کے اثرات برجے تی گئے ہیں۔ تمل کے شعر اواور نثر نگاروں نے کرشن کو بھی مجبوب موضوع بنایا ہے۔ اس سلسلے میں کالید اس کی "میگھ دوت" کی زبان کو معیاری زبان سمجھا گیا اور ملیا لم میں سنسکرت کے جانے کتے الفاظ شامل ہوئے۔ تمل ڈرامے گادی گادوں میں معروف تھے لوگ ڈراموں کو بہت پیند کرتے تھے اس طرح تمل ناڈ کے مختلف علاقوں کی عوامی ہولیوں کااثر بھی ہونے لگا اور تمل کے ذخیر والفاظ میں کافی اضافہ ہوا۔

تمل، کنر ، تیکگو اور ملیالم زبانوں میں روایق قصوں اور خصوصاً جنگوں کے تعلق سے سنائی گئی داستانوں کی بڑی اہمیت ہے۔ ان قصوں اور داستانوں میں گاؤں کے لوگوں کی زبانوں ادر بولیوں کے الفاظ شامل ہوئے تو بس ان ہی میں جذب ہو کررہ گئے۔

آریائی تہذیب نے دکن کے کلچر کو گئی اہم سطوں پر متاثر کیا ہے۔ بدھ ازم ،اور پالی کے اثرات بھی کم نہیں ہوئے ہیں۔ان علاقوں کے پرہمنوں کے ہمموں نے ویدوں کے جواثرات قبول کیے ان کی وجہ سے علاقائی زبانوں میں ذخیر ہ الفاظ کا اضافہ ہوا۔ رگ وید کے بعد شالی ہند کے برہمنوں کے سوتراور پودھوں اور جینو کی تحریروں کے اثرات بھی گہرے ہوئے۔ ای طرح رامائن اور مہابھارت کی وجہ سے ان زبانوں کے دامن میں و سعت اور کشادگی یدا ہوئی۔ رزمہ نظموں کے لکھنے کا سلسلہ شروع ہوا تورامائن ہی کو معیار بنایا گیا۔

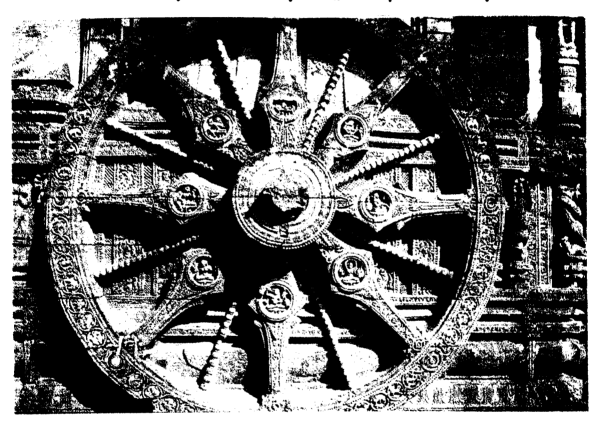
دراوڑ زبانیں اپنی تاریخوں کے پیش نظر بہت قدیم زبانیں ہیں، ہندوستانی اسانیات کا مطالبہ کرتے ہوئے ابھی تک انہیں وہ اہمیت نہیں ملی

ہے کہ جو ملنی چاہئے۔ ٹالی ہند کے محققین نے ان کے مطالع سے اب تک گریز ہی کیا ہے۔ ان زبانوں کے مطالعے کا ایک الیب لیب پہلویہ بھی ہے کہ جس طرح سنسکرت اور پالی و غیرہ نے انہیں متاثر کیا ہے ای طرح ان زبانوں نے سنسکرت کو متاثر کیا ہے اور خصو سااس سنسکرت کو جوان کے ملاقوں جس طرح سنسکرت کو متاثر کیا ہے اور خصو سااس سنسکرت کو جوان کے ملاقوں میں پہنچا ہوئی تھی ، جین از م لی مقل ہو چکا تھا۔ بہی و جہ ہے کہ جین از م لی اشاعت میں خود تمل زبان نے نمایاں حصہ لیا۔ ای طرح شالی ہند سے پنچی ہوئی سنسکرت بھی تمل سے متاثر ہوئی۔ اس ملاتی کی سنسلرت میں آ ہے۔ آ ہے۔ آ ہے۔ تمل کے جانے کتنے الفاظ شامل ہو گئے۔

تمل اور ملیالم اور سنسکرت کی آمیزشیں صدیوں ہوتی رہی ہیں، تمل اور سنسکرت اور تمل اور مایالم ایک دوسرے سے ستائن ہوتی رہی ہیں۔ در اوڑ زبانوں خصوصا تمل، تیلکو، ملیالم اور کنٹر میں سنسکرت سے تربیحے ہوتے رہے میں جن کی وجہ سے الفاظ کی لین وین کا سلسلہ جاری رہا ہے۔ گریرسن نے ''لگویدکک سروے آف انڈیا''میں لکھاہے کہ تیلکولڑ پچر میں ایسے جانے کتنے ترجمہ کارتھے جو سرف سنسکرت زبان وادب پر بھروس کے اس کے اس کا کام صرف سنسکرت سے تیلکو میں ترجمہ کرنا تھا۔

اور دوبٹیاں ہو کمیں ایک ڈراویڈ الک اندوبر کا آند هراا کہاجاتا ہے کہ سراق سے صدی عیدوی میں کی سنگرت عالم نے بیات ہی ہی اور حمل الکہاجاتا ہے کہ سانقیں صدی عیدوی میں کی سنگرت عالم نے بیات ہی ہی اور حمل ، ملیالم اور کنٹر کو 'ؤراویڈا' کے ساتھ رکھا تھا اور تیلوکو آند هرازبان کے ساتھ ۔ الریاس نے آلماہ کہ تمل سب سے قدیم زبان ہے ، حمل ، ملیالم اور کنٹر کو 'ؤراویڈا' کے ساتھ رکھا تھا اور تیلوکو آند هرازبان کے ساتھ ۔ الریاس نے آلماہ ہو کہ کو گی زبان اب تک ضمیں ملی ہے۔ ملیالم ، تمل ہی کی ایک بڑی نمایاں اور ممتاز جہت ہے جس کی تاریخ نویں صدی عیسوی سے صاف طور پر ملتی ہے۔ یہ الابار کے ساحل علاقے کی زبان ہے۔ سامی بولی میں آیک افظ ہے '' مالا ''اس کے انوی معنی میں 'بہاؤ' ایالم کا لافظ عیسوی سے مقہوم ہی ہے کہ وہ زبان جو پورے علاقے کی زبان ہے ''کنٹر بھی تمل سے بہت قریب ہے۔ تحریم میں تیلو کے نزویل ہے۔ یوں اس منظر سے کہاجا سکتا ہے کہ رسم خط کے معاطے میں سب ایک ہی خاندان سے تعلق رکھتے نظر آت ہیں۔ تمل رسم خط کے معاطے میں سب ایک ہی خاندان سے تعلق رکھتے نظر آت ہیں۔ تمل رسم خط کے معاطے میں سب ایک ہی خاندان سے تعلق رکھتے نظر آت ہیں۔ تمل رسم خط کے معاطے میں سب ایک ہی خاندان سے تعلق رکھتے نظر آت ہیں۔ تمل رسم خط کے معاطے میں سب ایک ہی خاندان سے تعلق رکھتے نظر آت ہیں۔ تمل رسم خط کے معاطے میں سب ایک ہی خاندان سے تعلق رکھتے نظر آت ہیں۔ تمل رسم خط کے معاطے میں سب ایک ہی خاندان سے تعلق رکھتے نظر آت ہیں۔ تمل رسم خط کے معاطے میں سب ایک ہی خاندان سے تعلق رکھتے نظر آت ہیں۔

# او بیات • بده ادب • جین ادب • سنسکرت ادب



اپشد • کتھائیں اور رس کہانیاں

- تانتراور آرٹ
  - مها بھار ت
    - زامائن

## • بدهادب

● گوتم بدھ کی پیدائش کی تاریخ 480 قبل مسے قرار پائی ہے رواقوں کے مطابق 80 سال کی عمر میں ان کا انتقال ہوا تھا۔ مگدھ (بہار) کو سالا (اودھ)اور چند دوسرے علاقوں میں گھوم گھوم کر اپنے خیالات کا اظہار کرتے رہے۔ آہتہ آہتہ ان کے نظریات اور خیالات کو پسند کرنے والوں کی تعداد بوھتی گئی۔

گوتم بدھ کے عہد کا کوئی لٹریچر موجود نہیں ہے۔پالی زبان میں جو شریعت یا کئن (Canon) ہیں ان میں تی تاکا (Tipitaka) کوبڑی اہمیت عاصل ہے۔ اس میں جو خطبے ہیں انہیں بدھ سے منسوب کیا جاتا ہے۔ گوتم بدھ کے گزر جانے کے فور آبعد بدھ عالموں اور راہبوں نے ان کے خیالات اور نظریات کومر تب کر تاثر وظ کر دیا تھا ان کے خطبات کے کئی اہم پہلو اپنشد وں میں جذب ہو کر ان بی کے جھے بن گئے۔ بدھ عالموں اور راہبوں نے بنارس کے خطبے کی حفاظت کی اور آسے بدھ ازم کی بنیادی سچائیوں کی صورت پیش کیا۔ یہ خطبہ پالی زبان میں ہے اور 'بدھ سنسرت، راہبوں نے بنارس کے خطبے کی حفاظت کی اور آسے بدھ ازم کی بنیادی سچائیوں کی صورت پیش کیا۔ یہ خطبہ پالی زبان میں ہی اور 'بدھ سنسرت، نظبوں کی جہنیں دھاپاد (Buddhist Sanskrit) میں بھی محفوظ رکھا گیا۔ تبخی اور نیمپالی زبانوں میں ان خطبوں کی جنہیں دھاپاد کوئی خطبہ ہے جس میں نروان کاذکر ہو ہاس کی قدرہ قیت کا احساس دلایا گیا ہے۔ ایسا ہوا ہوگا کہ بدھ عالموں اور راہبوں نے بدھ کے لفظوں کی تشر شخصیں اپنے طور پر کی ہوں اس لیے ہاس کی قدرہ قیت کا احساس دلایا گیا ہے۔ ایسا ہوا ہوگا کہ بدھ عالموں اور راہبوں نے بدھ کے لفظوں کی تشر شخصیں اپنے طور پر کی ہوں اس لیے جس میں تی بی تاکا (Tipitaka) میں ہیں جمع ہیں۔ قد تم بدھ اور شعر بی دھان کی بہت اہمیت ہے۔

جب بدھ کا انتقال ہوا۔ (رائ گیا موجود ہر راجی کی اقرب ہو علاء اور راہیوں کا جلسہ ہوا کہ جس میں بدھ ازم کے بنیادی اصولوں کو مرتب کیا گیا۔

یہ علاء اور راہب وہ تھے جو بدھ ہے بہت قریب رہے تھے۔ ان کا بنیادی مقصد یہ تھا کہ بدھ شریعت کو مرتب کر دیا جائے اور اپنے و ھا ( فد ہب!

منتکرت میں دھر م پالی کے دھم (Dhamma) ہے آیا ہے) کی قدرو قیت کا احساس دلایا جائے۔ یہ بڑا کام کیا گیا۔ دھاپد کی صورت شریعت کے

نیخ آج بھی موجود ہیں۔ ویٹالی (بہار) میں ایک بار پھر کئی سوبر سوں کے بعد بدھ علاء اور راہب جمع ہوئے اور انہوں نے دھما کو ایک بار پھر مرتب

کیا۔ کو شش کی کہ وہ بدعتیں اور غلط باتنی جو کئی سوبر س سے جمع ہو گئی ہیں انہیں دور کر دیا جائے۔ وہ اپنی کو شش میں کامیاب بھی رہے۔ بدھ علاء

کا ایک جلتے کا کہنا ہے کہ دھاپر نظر ٹانی کرتے ہوئے گئی بنیادی تبدیلیاں کی گئیں جو غلط تھیں بدھ کی تعلیمات ہے ایک کر ور تصورات کا کوئی تعلق نہیں ہے حقیقت جو بھی ہو بدھ لئر پچر میں ان دونوں بدھ کا نفر نسوں کی بری اہمیت ہے اور دھاکی تر تیب و تہذیب کو قدر کی نگاہوں ہے دیکھا جاتا ہے۔ اشوک کے دور میں ایک تیبر کی کانفر نس ہوئی۔ اس کا نفر نس کے بعد پالی زبان میں جو لئر پچر آیا اس میں رواتی واقعات اور قسوں کہانیوں کی اہمیت نادہ تھی۔

دکا توں اور کہانیوں کے ذریعہ بدھ خیالات نظریات اور عقایہ کو سمجھانے کی کوشش ہوئی اس کے بعد بدھ ازم میں دکا یتیں، کہانیاں، قصے بنیاد بن گئے۔ تمثیلی قصوں سے سچائیوں کو سمجھانے کی کوشش سے بدھ ادب میں قصوّں کہانیوں کی بڑی اہمیت ہوگئی۔ ذبہن تمثیل کے ذریعہ سچائی تک پنچناچا ہتا تھا۔ پوئکہ اشوک کے دور ہی میں بدھ نظریاتی طور پر کئی علقوں میں تقتیم ہوگئے تھے اس لیے مختلف قسم کی تمثیلیں اور کہانیاں ملنے لکیں ان تمثیلوں اور کہانیوں کی ایک بڑی تاریخ ہے جو بہت صد تک نگاہوں سے پوشیدہ ہے۔ جاتک کہانیوں کا بہتر مطالعہ ہو تو جائے کتنی اور نئی سچائیاں سامنے آجا کیں گی۔ اشوک نے بدھ دھما اور بدھ لڑیچر کی خوب سر پرستی کی۔ گوتم بدھ کے انقال کے 236 سال بعد بدھ عالم ٹیساموگلی پٹا Tissa آجا کیں۔ اشوک نے بافی پتر میں بدھ علاء اور بدھ را تہوں کو جمع کر کے ایک بار پھر بدھ شریعت کا جائزہ لیا اور اصول اور قوانین وغیرہ مرتب کے۔

کہا جاتا ہے کہ وہ بدھ عالم ٹیساموگلی پٹاتھا کہ جس نے بدھ را تہوں کو بدھ لٹر پچر کے ساتھ شری انکا بھیجا تھا، اشوک کا بیٹا مہند رئیسا ہی کا شاگر و تھا۔

شری لاکا کے بدھ علماء نے تحریر کیاہے کہ مبندراور دوسرے ہندوستانی راہب جو بدھ افکار وخیالات لے کر آئے ان میں ان پالی تحریروں کی اہمیت زیادہ تھی کہ جن میں بدھوں کی تیسر ک کانفرنس کے منظور کیے ہوئے نظریات تھے، بدھ شریعت کو تمثیلوں کے ذرایعہ سمجھانے کی طرح طرح کو حشن تھی۔ مہندراور دوسرے بدھ راہب جوشریعت پالی زبان میں لے گئے تھا ہے ٹی پی ٹاکا (Tipitaka) کہتے ہیں یعنی '' تمین ٹوکریاں!

ا کیک ٹوکر ک (پی ٹک Pitaka) میں نشر و نظم میں بدھ کے بنیادی ارشادات تھے دوسر می ٹوکر میں بدھ کے افکار و خیالات اور ارشادات وغیر ہ کی پالی زبان میں تشریب تھیں اور تیسر ی ٹوکر میں گاتھا ئیں یعنی تمثیلی قصے تھے۔ جاتک کہانیوں کی بنیادیمی گاتھا ئیں ہیں۔

بدھ ادب میں ان کے علاوہ جو اور خاص ہاتیں ملتی میں معجزات کو بہت اہمیت حاصل ہے معجزوں کے ذکر کے ساتھ بدھ ازم پر سوالات اور ان کے جوابات کا بھی سلسلہ ہے جانے کتنے معجزوں کو تم بدھ کی زندگی ہے وابستہ کر دیا گیا۔ بدھ ادب کو اس سے ایک فا کدہ ضرور ہوا۔ لٹریچر فیغنای ، روہانیت اور تخیریات کی دنیا ہے آشناہوا۔ پھر وہی ہوا جو ہو تاہے۔ ، نشر اور شاعری دونوں میں روہانی اور جمالیاتی تجربوں کی سطح بلند ہوتی گئی، نشر اور شاعری دونوں میں روہانی اور جمالیاتی تجربوں کی سطح بلند ہوتی گئی، نشر اور شاعری دونوں میں روہانی اور جمالیاتی تجربوں کی سطح بلند ہوتی گئی، نشر اور شاعری دونوں میں دونوں کے جمال نے عوامی نائر کرنا شروع کردیا۔

بدہ ادب پر نور کرتے ہوئاں حقیقت کو بھی پیش نظر رکھنے کی ضرور تے کہ بدھ کے انتقال کے بعد بدھ راہبوں نے اپنی ایل قائی زبانوں میں بدھ خیالات کی ترویج میں حصہ لیا ہاں طرح مختلف زبانوں اور بولیوں میں "بدھ ادب "آگیاصر ف پالی تک محدود نہ رہا۔ وہ بر ہمن کہ جو سنسکرت زبانوں کو اہمیت دے رہے تھے وہ بھی آ گے ہوئے اور انہوں نے سنسکرت نٹر اور اشعار میں بدھ خیالات کو پیش کر ناشر وع کر دیا۔ اس کے بعد آہتہ آہتہ آہتہ "بدھ لٹریچر "کاایک اور بہلو بید اہو گیا ہے "بدھ سنسکرت" کہتے ہیں۔ مگد ھی، پالی، برمی، سیامی، سنسکرت، شکھالی اور تیجی اور نیپالی زبانوں میں اب بھی بدھ ادب کا جو ذخیر ہموجود ہے ایک گہرے و ژن کا تقاضا کر رہا ہے۔ سنسکرت کے تعلق سے ایک اور بات اہم ہے کہ سنسکرت کے ملاء نے "بدھلم بچر" کی بہت می اتوں کو ایشتدوں کا حصہ بنادیا۔

وقت کے ساتھ جانے کتی سپائیاں مجھ بانے کتی سپائیاں گم ہو گئیں۔ ایک وقت وہ آیا جب بدھ ایک بہت بڑے لیجنڈ (Legend) بن گے اور ان سے وابستہ جانے کتی کہانیاں مجتف علاقوں، زبانوں اور ملکوں میں سفر کرنے لگیں۔ اس لیجنڈ کی عطاکی ہوئی کہانیاں ہندو سانی تہذیب کا عظیم ورشہ بن گئی ہیں۔ خود ان کی ابتد انی زندگی کے تعلق سے جانے کتے افسانے وجود میں آگئے۔ سدھارتھ سے بدھ تک کے افسانے مشہور اور مقبول ہونے لگے۔ انسانوں، جانوروں اور پر ندوں کے کر دار کے ساتھ شمشیلی کہانیاں سنائی جانے لگیں۔ ان کہانیوں کے نقش استوبوں اور غاروں کے در وازوں پر انجر نے لگے۔ بدھ کے پچھلے جنموں کے قصے مختلف انداز سے سنائے گئے۔ ان کے جانے گئے نام سامنے آئے۔ بدھ کے شاکر د آئند کا کر دار بھی مختلف کہانیوں میں مکالموں کو مجتزی ہوں گئے۔ بدھ سے بہانیوں کے مراز کی خیال، کر دار اور مکالموں کو بہت زیادہ ایمیت دی گئے۔ جاتک کہانیوں کے مراز کی خیال، کر دار اور مکالموں کو بہت زیادہ ایمیت دی گئے۔ جو گاتے ہراروں کو بہت اہم جانا گیا

تھااب جو کہانیاں آئیں توان میں بھی کرداروں کے مکالموں کو نمایان جگہ دی گئی۔ کرداروں کے مکالمے ایسے ہیں جو سیدھے دل میں اتر جاتے ہیں۔ بدھی ستواؤں کی کہانیاں اخلاقی نکات لیے ہوئی ہیں۔ بدھی ستواؤں کی کہانیاں اخلاقی نکات لیے ہوئی ہیں۔

وقت کے ساتھ ساتھ اسالیب کی نغمگی اور مواد کی شعریات ہے و کچی بر حتی گئی باتوں کو باربار دہرانے اور انہیں دل و د ماغ ہے قریب رکھنے کے بیا تھ ساتھ ساتھ اسالیب میں شاعر کی کا آبٹک ہو، چھوئے رکھنے کے لئے عمرہ، آبٹک کی چاہت بڑھ گئی۔ راہب یہ چاہنے گئے کہ جملے خوبصورت اور دکش ہوں،اسلوب میں شاعر کی کا آبٹک ہو، چھوئے چھو محکے ہوں جو اپنی مشاس کے ہوں ۔ لبذا بدھ ادب میں انچھی نثر اور انچھی شاعری کے نمونے بھی ملنے گئے۔ دھا بوں جو اپنی مشاس کے ہوں ۔ لبذا بدھ ادب میں انچھی نثر اور انچھی شاعری کے نمونے بھی ہے۔ بدھ راہبوں کے موجود ہیں لیکن ساتھ ہی نثر و نظم کا حسن بھی ہے۔ بدھ کے نہر منہاں کی شعریت کو بہند کیا اور ایسے خیالات کہ جن میں نغمگی اور مشاس تھی لے کرا کی علاقے میں جنبی۔ بدھ کے ارشادات کو بہند کیا اور ایسے خیالات کہ جن میں نغمگی اور مشاس تھی لے کرا کی علاقے میں جنبی۔ بدھ کے ارشادات کو بہند کیا اور ایسے خیالات کہ جن میں نغمگی اور مشاس تھی لے کرا کی علاقے میں جنبی۔ بدھ کے ارشادات کو نئنا کر چی کرنے گئے جس کے گہرے انزات ہوئے۔

و عمایاد میں تھوٹی چھوٹی نظمیں زیادہ ہیں کہانیاں کم ہیں لیکن جو کہانیاں ہیں وہ ادب کا نمونہ ہیں۔ کہانیاں (Suttas) بدھ کے ارشادات کی صورت میں پیش ہوٹی ہیں۔ ان کے مطالع سے علم ہو تاہے کہ کتنی گہری ہاتھی کہی گئی ہیں۔

ب تک بدھ اوب کا بلاشیہ ایک روشن عنوان اور باب ہے۔ اس کی کہانیاں ہندو ستانی عوام کی روٹ کی گمرا ئیوں میں اترتی رہی ہیں۔ ہر جاتک بھی ایک بدھ اوب کا بلاشیہ ایک روٹ کی گمرا ئیوں میں اتر کی جدھ اوب میں ایک باشی ہے اور اس ماشی کا جلوہ ہے۔ بدھ اوب میں ایک باندوں کی ایمیت بلاشیہ سب سے زیادہ ہے۔ جاتک کہانیاں آئی مقبول میں جاتک کہانیاں آئی مقبول میں جاتک کہانیوں کی اہمیت بلاشیہ سب سے زیادہ ہے۔ جاتک کہانیاں آئی مقبول میں جاتک کہانیوں کی اہمیت بلاشیہ سب سے زیادہ ہے۔ جاتک کہانیاں آئی مقبول میں جاتک کہانیاں آئی مقبول میں جاتک کہانیوں کی انہیں استوبوں پر انتش کیا گیا ہے۔

بده لنریج پالی سے مشکر سے زبان میں بھی شامل ہوا۔ رفتہ رفتہ شکر سیس بھی بده لٹریج کا ایک ذخیر ہ جمع ہو گیا۔ ایک بنیادی و کیسپ فرق

بده لنریج پالی سے مشکر سے زبان میں بھی شامل ہوا۔ رفتہ رفتہ شکر سیس بھی بده لٹریج میں ایک نیار نے پیدا ہو جاتا ہے اور

بده ازم کی بنیاد کی تجانیاں خود ہو شیدہ ہو جاتی ہیں بھوان یاد ہوتا کے ساتھ پر سٹس کا تصور وابستہ ہو گیا۔ بده ازم میں ایک طبقہ ایسا پیدا ہوا کہ جس

بده کو دیو تا بنادیا۔ سینٹروں، بدھوں کی آمد کا تصور پیدا ہوا، پچھلے جنموں کی کہانیاں شروع ہو گئیں۔ تشمیر، وسط الیتیا، جبت اور بھین میں جو بدھ

نید کی بہنچا وہ مشکر سے زبان میں تھا، تبتی اور چینی زبانوں میں جو ترجے ہوئے وہ سنسر سے زبان ہی سے زیادہ ہو کے ابدا کوہ خاصور اس کا ایک منظر دیگر بہنچا وہ مشکر سے زبان میں تھی جو بان بہنچ گئے۔ پہلے بدھ کے معجزوں کا ذکر نہیں تھا ابزیادہ ہونے لگا۔ بود ھی ستو کی بار بار پیدائش کو اہمیت دی گئی۔

نظریات جو سنسر سے میں تھے وہاں بہنچ گئے۔ پہلے بدھ کے معجزوں کا ذکر نہیں تھا ابزیادہ ہونے لگا۔ بود ھی ستو کی بار بار پیدائش کو اہمیت دی گئی۔

نظریات جو سنسر سے میں بی وہ الزیج ،اساطیر کی اور مابعد الطبیعاتی فضاؤں سے آشا ہو تار با۔ سنسر سے زبان میں "بود ھاد ب'کا ایک منظر دیکھے۔

"بدھ نے ابو بی شعاعوں سے عسل کیا۔ ان کے گر دبارہ ہزار را ہب تھے۔ اور آمیں ہزار بودھی ستو!"

. د نیا کے ادب کی تاریخ میں بدھ ادب کوایک انتہائی ممتلز مقام حاصل ہے۔!

## م جين ادب

● جین اور بدھ خیالات و تصورات ایک دوسرے ہے اتنے قریب نظر آئے کہ عرصہ تک انہیں علاصدہ کر کے دیکھنا مشکل ہو گیا۔ جین دھرم کی انفرادیت کی پیچان میں پچھ وقت لگابدھ اور جین دھرم کے فرق کا حساس اس وقت ہوا جب دونوں کی تخلیقات کا تقابلی مطالعہ کیا گیا۔
بنیادی فرق روح ، آتما پر ایمان کا ہے ،'بدھ ازم'نے آتما کا ذکر نہیں کیا جین ازم نے اسے بہت اہمیت دی ،اس طرح دونوں کے کر دار کا فرق نمایاں ہو جاتا ہے۔ جین ازم کے مطابق ہر ذکی روح اہم ہے ، جانوروں ، پر ندوں اور کیڑوں کموڑوں میں بھی روح ہوتی ہے اس لیے وہ سب قابل احت ام بس

جین دھرم کے ساتھ ایسا ہوا کہ وہ بہت جلد برہمنیت کی گرفت میں آگیا، بدھ دھرم نے تو خیر خود کو ہزار سال تک بچائے رکھا جین دھرم بر ہمنی عقایداور مزاج و کر دار میں بڑی آسانی ہے ڈھلتا گیا، بدھ ازم کی طرح دہ ملک ہے باہر نہ جاسکا۔

جین ادب کے مطالعے سے یہ حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ جین دھر م کے ماننے والے ابتد اے بر ہمنی عقاید و نظریات کو قبول کرتے رہے ہیں، دونوں میں رفتہ رفتہ مجرار شتہ قائم ہو گیا۔ جین دھر م کے ماننے والے ذات پات کے جمید بھاؤ میں الجھ گئے اور بہت جلدان کے کی فرتے پیدا ہو گئے۔ جین لٹریجر پراکر توں خاص طور پر مگد ھی اور مہاراشری میں ہے۔ آٹھویں صدی عیسوی کے بعد اس ادب میں شاعری کے نمونے ملتے ہیں۔

پونکہ جین شعر اء سنسکرت زبان سے زیادہ متاثر تھے اور ان میں اکثر ادیوں اور شاعر وں نے سنسکرت ہی میں لکھا ہے اس لیے ان کے خیالات تجر بے سنسکرت میں زیادہ میں۔ کہا جاتا ہے سنسکرت میں بھی انہوں نے اپنے عقاید کی روشنی میں اچھی شاعری کی ہے۔

ہمیں اس کا علم ہے کہ جین دھرم کے بانے والے دو فر قول یعنی سویتم را (Svetambara) اور دیکم ر (Digambara) میں تقسیم ہو گئے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ جین اور بیش دونوں فر قول کے دو مختلف ربحانات کام کرتے نظر آتے ہیں۔ دونوں نے جین عقاید اور نظریات کے تحت بہت می کتا ہیں ہیں گئیں ہیں گئیں۔ ان کی تعدادا تی ہے کہ ان کی فہرست مر تب کرنا مشکل امر ہے۔ اور دھ باگدھی ہیں تحریبیں موجود ہیں۔ کہاجاتا ہے کہ مہاویر نے اردھ باگدھی ہی ہیں تبلیغ کی تھی "آیار باگاست (Ayaramga sutta) اردھ باگدھی ہیں ہے جو جین ادب کے قدیم نمونوں میں ایک ہے۔ جین راہوں نے کہانیوں کے ذرایعہ مہاویر کے خیالات کی اشاعت میں حصہ لیا، ان میں اکثر کہانیاں آج بھی زیدہ ہیں۔

اگریزی ترجے کے ذریعے جو کہانیاں میری نظرے گزری ہیں ان میں " تاجراوراس کی تمین بہو کمیں "اور" ملی ، میتھلا کے راجا کی ہٹی " وغیر ہ فنی اعتبارے اچھی ہیں ، جین فزکاروں نے طویل کہانیاں بھی لکھی ہیں اور سفر نامے بھی تحریر کیے ہیں جن میں 'ایڈونچر 'کو بوی اہمیت دی گئی ہے۔ ایک کہانیوں میں اخلاقی اسباق اور نکات کو اہمیت دی گئی ہے۔ بچھلے جنموں کی کہانیاں بھی ملتی ہیں۔ پیدائش کے چکر پرایک پختہ یقین اور اعتاد کا پتہ چار چانے ہونے ہیں ہونے ہیں ہونے ہیں ایک واپسے ہو تاہے تو نفع کما کر ، دو سر اصر ف اپنی ہو تی ہی بچاکر والیں ہو تاہے اور تعیر اسب بچھ گنوا کر ، اس مختصر سی کہائی میں انسان کی زندگی کو اچھے انداز میں سمجھانے کی کو شش کی گئی ہیں۔ آخر میں یہ بتایا گیا ہے کہ جس مختص کا سب بچھ کٹوا کر ، اس مختصر سی کہائی میں انسان کی زندگی کو اچھے انداز میں سمجھانے کی کو شش کی گئی ہیں۔ آخر میں یہ بتایا گیا ہے کہ جس مختص کا سب بچھ لپ جاتا ہے وہ بار بار جنم لیتا ہے ، کبھی جنت میں رہتا ہے اور کبھی جہنم ہیں ، جین فزکاروں نے کرش کو اپامحو ب اور ہیر و

بنالیااوران کی زندگی کے واقعات پیش کیے ان کی محبت کی انی لکھی، انہیں ایک دیوتا کے روپ میں دیکھا۔

جین ادب میں بیانیہ ادب کی بڑی اہمیت رہی، سنسکرت زبان میں جین ادبوں نے طویل قصے کھے ہیں نیز ایپک، کی بھی تخلیق کی ہے۔ ان کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ سنسکرت زبان میں ان کے ڈرامے بھی کم اہم نہیں ہیں۔ بیانیہ ادب میں بیانیہ شاعری کو عروج ماصل ہواہے۔ تصویر کشی اور منظر نگاری میں جین فزکار نمایاں حیثیت رکھتے ہیں جینوں نے چو نکہ رامائن اور مہا بھارت دونوں کو اپنے مراج ہم آہنگ کر لیا تھا اس لیے ان کے کر دار ان کی تح یوں میں بار بار طبتے ہیں۔ 1551 میں ایک جینی مہا بھارت کی جی تخلیق ہوئی تھی، اس کے مصنف کانام سُمھاچندر تھا۔

## • ويرى ادب

#### • دید کے معنی علم کے ہیں ،مقدس علم۔

'وید' بیار ہیں رگ وید، سام وید، یجرویداور اقحروید۔ رگ وید سب سے قدیم وید ہے۔ قدیم ذہن کو سیجھنے کاایک بڑا ذرایعہ اس میں دس ہزار سے زیادہ منتر ہیں جوایک ہزار سے زیادہ د عاوٰں، گیتوں، مسجموں اور نغوں کی صور توں میں ہیں۔ رابندر ناتھ ٹیگور نے تحریر کیاہے!

"زندگیاور کا ئنات کودیکھ کر قدیم انسان نے مل جل کر جن خیالات کااظہار کیاوورگ وید کے نغموں میں ڈھل گیا"

ڈ کٹررادھاکرشنن نے لکھاہے:

"ر گ وید میں کی نسلوں کے خیالات ہیں، مختلف تھجموں اور نغموں میں کئی مختلف نسلوں کے معصوم اور گہرے خیالات کی پیجیان ہوتی ہے۔" ڈاکٹر کرشن چینہ نے کہاہے:

"رگ وید میں اس توانائی کو شاعر انہ خراج عقیدت پیش کیا گیاہے جو فطرت ادر قدرت کے پر اسر اد پر دوں میں جھپی ہوئی ہے۔ فطرت کے عمل ادر زندگی کی معنویت پر انتہائی فلسفیانہ انداز سے سوچا گیاہے"

اے۔اے۔میک ڈوئل نے تحریر کیاہے:

"ویدی دیومالا کا مطالعہ ند ہوں کی تاریخ کے مطالعے میں مدوکر تاہے۔اعتقادات کے مطالعے کے لیے پہلے رگ وید ہی کے قریب جاتا پڑتا ہے" تھیوز ہر نار ڈکا خیال ہے:

"رگ كامقصد فلفه پيش كرنا نہيں بلكه ان باتوں اور حقيقتوں كو سمجمانا ہے كه جن سے انسان دو جار ہو تاہے "-

معروف جرمن معلم اور دانشور میکس مولر (Max Muller) (1900ء1823ء) نے رگ وید کے لیے وید کی اور سنسکرت کا مطالعہ کیا اور ان بانوں کو سیجھنے اور ہندوستان کے ماضی اور قدیم تہذیبی تصورات کو پیچانے کے لیے اپنی پوری زندگی صرف کردی۔ انہوں نے رگ وید کو چھ جلدوں میں مرتب کیا۔ حال ہی میں بنارس سے میکس مولر کے اس کارنا ہے کو شائع کیا گیا ہے۔ ڈاکٹر ذاکر حسین صاحب نے کہا ہے کہ میکس مولر نے اعلی انسانی اقد ارکی عظمت کی مماثلت، بکیا نیت اور وحدت کو سمجھ لیا تھا بہی وجہ ہے کہ انہوں نے رگ وید ہے گہری و کچی کا اظہار کر کے اس کی تہذیبی حیثیت کا احساس ساری و نیا کو و لایا۔ میکس مولر نے اس قدیم و ستاویز کی نئی دریافت کی۔ 1877ء میں جرمنی میں ہر سین گراس مین اور الفریڈ وس نے رگ وید کے ترجے جرمنی زبان میں شائع کیے تھے۔ گراس مین کا ترجمہ دو جلدوں میں ہے اور الفریڈ لڈ وس کا ترجمہ چھ جلدوں میں۔ ان

ویدوں میں "منتر" برہمن 'اور 'اپنشد' کی اہمیت ہے۔ منتروں کے مجموعے کو "سم بتیا" کہتے ہیں، 'برہمن 'میں مذہبی فرائض ہے متعلق ار شادات ہیں، اپنشد برہمن کا آخری حصہ ہے جس میں فلسفیانہ مسائل ملتے ہیں۔

ہندوستان کے مزاج اور کر دار کو سیجھنے میں رگ وید ہے ہمیشہ مدو لمی ہے۔ یہ ایک نیم تاریخی دستاویز بھی ہے اور فلسفیانہ خیالات کاایک و کشش

مجموعہ بھی۔ اس کے نغموں، بھجموں اور د عاؤں میں بڑی سادگی، صفائی، پاکیزگی اور شیرینی ہے۔ آواز کاتر نم اور آ ہنک دل کو حجمولیتا ہے۔ انسان کی تہذیب کی صبح کی خوشبو، تازگی، روشنی اور د ککشی ملتی ہے۔ فنی اعتبار سے بھی رگ وید کا در جہ بہت بلند ہے اور اس کی جمالیات ایک مستقل عنوان کی حیثیت رکھتی ہے۔ حیثیت رکھتی ہے۔

'رگ وید کا مطالعہ کرتے ہوئے محسوس ہو تا ہے کہ انسان نے پہلی بار دنیا کو کس طرح حیرت اور محبت ہے دیکھا ہوگا۔ اشیاء و عناصر کے بارے میں سو بیا ہوگااور اینے جذبات کا ظہار کیا ہوگا۔

'رگ دید'صدیوں سینہ بہ سینہ چلاہے، پرائے سوچنے والوں اور رشی منیوں کے دکلش اور دل میں اتر جانے والے نغموں، منتروں اور بھجوں کو لوگ یاد کر لیتے، انہیں یادر کھنے اور ان کی روشنی میں دنیا کو پہچانئے کاد ور صدیوں رہاہے۔'رگ وید' تحریری صورت میں بہت بعد میں آیا ہے۔

پروفیسر و نشر منز (Winter Mitz)کاخیال ہے کہ ویدی ادب کی تخلیق کازبانہ دو ہزار سال قبل مسیح ہے دو ہزار پانچ سوسال قبل مسیح کا ہے۔ جیکولی (Jacobi) نے رگ وید کے پہلے جھے کو بیار ہزار سال قبل مسیح کی تخلیق کہا ہے۔

'رگ دید' کے متنوں حصوں کی تخلیق ایک بمی زمانے میں نہیں ہو ئی تھی ، تیسرے جھے کی تخلیق تو یقینا بہت بعد میں ہو ئی ہو گ۔ پچھ لو گوں '' خیال ہے کہ آخری جھے کی تخلیق یا نچے سال قبل مسیح ہو ئی ہے۔

حقیقت جو بھی ہو،رگ ویدانسان کی ایک سب سے پرانی ڈکومنٹ ہے، میکس مولر نے اس بات کو سجھتے ہوئے کہ تیوں حصوں کی تخلیق کے در میان بہت زمانے کافرق ہے۔" سم بتیا" یعنی پہلے جھے کو دو حصوں میں تقسیم کر کے دودور مقرر کر دیے ہیں۔

1- چيند کادور

2\_ منتروں کادور۔

پہلے دور میں تھجموںاور گیتوں کو لکھا گیاہے ،اس دور میں شاعر انداز زیادہ نمایاں ہے جذبات اور احساسات کاا ظہار کھل کر ہواہے ، بہت خوبصورت دکش اور معصومانہ خیالات ملتے ہیں۔

دل میں اتر جانے والے نغیم ہیں، ان میں پھولوں جیسی خوشبواور صح کاذب کی روشی ہے۔ اس دور میں 'قربانی' کے تعلق سے کوئی بات نہیں ملتی۔ عبادت کا آبٹک ہے جو دل کو چھولیتا ہے۔ ہندو ستانیوں کے احساس جمال کی پیچان قدم قدم پر ہوتی ہے۔ 'رگ دید' کی اپنی جمالیا سے ہے ہمی کہاجا سکتا ہے کہ یہ تخلیق ہندو ستانی جمالیات کا ایک انتہائی پیش قیت سرچشمہ ہے۔

دوسرے دور میں منتروں، تھجوں، گیتوں اور نغموں کی ایک نئی ترتیب ہے، ای دور میں عبادت کے ساتھ قربانی دینے کا خیال آہتہ آہتہ انجر تاہے۔ آریوں کی آمدے قبل قربانی کا تصور موجود نہ تھا، کہاجاتا ہے کہ ان کے آنے کے بعد ہی قربانی کا سلسلہ شر دع ہوا ہے۔

ویداور خصوصارگ وید دنیا کے ادب میں نمایاں مقام رکھتاہے۔ پہلے جے میں جو حمد اور دعا کیں ہیں جو طلسی پر اسر ار نغے ہیں وہ شاہ کار کی حیثیت رکھتے ہیں، پہلے جے کو جے سمبھا (Samhitas) کہتے ہیں بہت قدیم ابتدائی خوبصورت تجر بوں کے بہترین نمونوں سے تبییر کر سکتے ہیں۔ دوسر ابر ہمن (Barhamana) ہے کہ جس میں قربانی اور اس کے طور طریقوں پر با تھی ہیں، ظاہر ہے یہ حصہ بعد کا ہے جب آریا ہند وستان میں رجمنوں اور رشی منیوں کا عبادت کی با تھی ہیں۔ یہ تیسر احصہ ربی سے تبیر احصہ ربی ہیں۔ یہ تیسر احصہ ارزیکا س کے تصور تبییا کو بتانے اور سمجھائے کی جو کو شش ہے اس میں عبادت کے تعلق سے ایک فلف ابھر کر سامنے آگیا ہے۔ عبادت میں کہ اور کیوں ؟ایک خدا کی عبادت کے فلف ابھر کر سامنے آگیا ہے۔ عبادت میں کی ؟اور کیوں ؟ایک خدا کی عبادت کی فلف ابھر کر سامنے آگیا ہے۔ عبادت میں کی ؟اور کیوں ؟ایک خدا کی عبادت کے فلف ابھر کر سامنے آگیا ہے۔ عبادت میں کی ؟اور کیوں ؟ایک خدا کی عبادت کے فلف ابھر کر سامنے آگیا ہے۔ عبادت میں کی کار کیوں کا کیک خدا کی عباد ت کی فلف ابھر کر سامنے آگیا ہے۔ عباد ت

رگ دید میں انسان پہلے'اگن' سے مخاطب ہوا ہے اس کے بعد ''اندر'' سے اور پھر'سوم' اور دوسر سے پیکروں ہے۔

آریا خانہ بدوش تھے اور خانہ بدوشوں کی رہ گی جی آگ (آگی) کو ہڑی ایمیت حاصل ہے 'روشی' اور 'آگ' پر انے اشارے ہیں۔ ہندو ستان میں داخل ہوتے ہی انہیں نئے تجربے حاصل ہوئے۔ پہلے ان کی نظر زمین سے زیادہ آسان پر تھی 'شرید' (سورج)' آئی (آگ) اور روشن سے ان کا جذباتی اور ذہنی لگاؤ تھا، دراوڑ تہذیب اور ہندو ستان کی پرانی آبادی سے جب روحانی اور جذباتی رشتہ قائم ہوا تو پھر ان کی نظر زمین پر گہر کی ہوئی۔ 'آئی' غذاکا دیو تا بھی ہے اور عبادت کا دیو تا بھی۔

ویدوں میں کا نئات کو تمین صور توں میں بیچانا گیا اور دھرتی، فضا اور جنت کے نام ہے انہیں یاد کیا گیا۔ اوپر کی دنیا کے متعلق بھی خیالات طبح ہیں، آکاش دونوں دنیاؤں کے در میان ہے۔ ایک دنیا کو ہم جانتے بیچانتے ہیں، دوسر کی دنیا جو دیو تاؤں اور روشنیوں کی دنیا ہے۔ اور نگا ہوں سے پوشیدہ ہے اسے ہم محسوس کرتے ہیں۔ بیھر وید میں تمین دنیاؤں کی تصویر لمتی ہے۔ آسان سے اوپر کی دنیا، زمین اور آسان کے در میان کی دنیا ور زمین اور زمین کے بیچے کی دنیا۔ ان کی ابنی دھرتی ہے، ابنی فضا ہے اور ابنی جنت ہے۔ اکثر تمین دھرتیوں، تمین فضاؤں اور تمین جنتوں کا ذکر ملک ہے، بیومی، پر تھوی، اروی، ابار، بیر سب دھرتی کے نام ہیں۔ پر تھوی اور اروی سے زمین کی چوڑائی اور اس کے پھیلاؤ کا خیال آتا ہے، ابار سے لا محدود دسمت کا اور بھومی سے زمین کی زر خیز کی کا۔

ایک دلچیپ تمثیل ملت ہے کہ کس جاندار کی قربانی کے بعد:

"اس كاسر آسان بن كميا

اس کی تاک سے فضاؤں نے جنم لیا

اس کے یاؤں زمین بن گئے

اس کے 'و ماغ' سے جا ندبید اہو گیا

اس کی آنکھوں ہے سورج نے جنم لیا

اس کے منھ ہے 'اندر 'اور 'اگنی محاجنم ہوا

اس کی 'سانسوں' ہے ہوائیں 'بیداہو کیں!

رگ دیدادر دوسرے دیدوں میں تمثیلوں کی بری اہمیت ہے۔ پرانے ہندو ستانی رشیوں نے زندگی کو مختلف انداز سے سمجھانے کی کوشش کی تو اشار وں اور تمثیلوں کا سہار لیا۔ انداز بیان دل کو جھو تا ہے۔ معنی خیز اشارے تاثرات ابھارتے ہیں۔ رگ دیدنے خصوصاً سچائیوں تک لے جانے کے لیے تمثیلوں کا سہار ازیادہ لیا ہے۔

'رگ وید 'میں بہت ہے دیو تاؤں کے نام ملتے ہیں لیکن وہ سب ایک ہی روح اور ایک ہی نور کی کر نیں ہیں، خالق ایک ہے اس کے کئی نام ہیں،
اس کی پیچان کئی صور توں میں ہوتی ہے، خدا'ریت 'لینی کا کنات کی ابدی تنظیم میں نمایاں ہے، اسے ہر جگہ پیچانا جاسکتا ہے، وہی اگئی ہے وہی فضا ہے وہی ہوا ہے، وہی روشی ہے، وہی پانی ہے اس کا کا نام پر جاتی ہے۔ اس طرح رگ وید نے خالق اور انسان کو دوسر سے بہت قریب کردیا۔ اس طرح اسیخ معبود حقیق کو پیچان لیس تو انسان اور انسان کارشتہ ہمیشہ مضبوط اور مشتکم رہے۔

"وهایک ہے اور صرف ایک

تمام ديو تااس من ساجات بي اور

ا کی ہو جاتے ہیں آسان ادیتی ہے خلاہے 'ادیتی ماں ہے باپ ہے بیٹا ہے 'ادیتی' سب د ایو تا وہ سب ادیتی ہیں جو پید اہوں کے وہ سب ادیتی ہیں جو پید اہوں کے (Rg. 1.89.10)

''ہمیں اندری پوجا کرتی چاہیے سچائی کی اس کی نہیں جو سچائی نہیں ہے!''

(Rg. VIII 62, 12)

"میں مجموٹ کو دیو تا نہیں کہتا"

(Rg. 104.14)

انسان کی تمام کامیا بوں اور سرتوں کے لیے سچائی کارات بی بہتر رات ہے، سچائی کے راتے ہے ہٹ کر کامیا بی اور مسرت حاصل نہیں ہو سکتی۔ رگ دید میں ہر جگہ سچائی، سچائی (ستیہ) کی آواز سائی دیتی ہے۔ بچ تو یہ ہے کہ رگ دید سے صرف سچائی کی روشنی آر بی ہے۔

عِيا كَى حقيقت <u>ب</u>

ساِ کی معبود حقیقی ہے

عیائی انسان اور انسان کار شتہ ہے

سچا کی انسان کا علی کردارہے

سچائی زندگی کی لاز وال نعمتوں اور تمام مسرتوں کی حلاش ہے

سپائی روح کی روشنی اور نگاہوں کا نورہے!

رگ وید نے سپائی کواس طرح سجھتے ہوئے مختلف انداز سے بنیادی سپائی کو سمجھانے کی کو شش کی ہے۔ ظاہر ہے ان ہا توں سے الگ انسان اور اس کے سان کا کوئی تصور بھی پیدا نہیں ہو سکتا۔ دنیا اگر گھوم رہی سے تواس سنتے اور بھی پیدا نہیں ہو سکتا۔ دنیا اگر گھوم رہی ہے تواس سنتے اور سے کی وجہ سے ۔ رت کے لفظ میں انصاف اور ہے تواس سنتے اور رت کی وجہ سے ۔ رت کے لفظ میں انصاف اور اچھائی دونوں کے معنی پوشیدہ ہیں۔ رت تمام برائیوں کا کھمل اور بھر پور جواب ہے۔ رگ وید میں بر سپتی کور ت (ابدی کا کناتی سنظیم) کے رتھ پر سوار دکھایا گیا ہے اور کہا گیا ہے:

" تواس رتھ پرسوار ہو کر تمام برائیوںاور تاریکیوں کا پیچھا کر رہاہے

توریت، کے رتھ پر سوارہے،

عظیم سواری ہے

اے برمسپتیاس سے تو تمام تاریکیاں دور ہو جائیں گ

برائيوں كا قتل ہوگا

اور ہر جانب روشنی میل جائے گی۔

(Rg. II 23.3)

ارت ای سے ساری کا کنات کی خوبصورتی قائم ہے۔

رگ وید نے روحانی تو توں کی عظمت کا حساس داآیا اور کہا کہ انسان کی روحانی توانا کی عظیم ہے۔ انسان روحانی توانا کی کا کرشہ ہے۔ بظاہر وہ منی کا بتلا ہے نیکن اس میں روح کا جو ہر ملاہوا ہے جس ہے اس کی قوت کا ندازہ کرنا مشکل ہے۔ رگ وید کے مطابق آتما ہی وہ قوت ہے کہ جس ہے انسان اور انسان کارشتہ قائم ہو تا ہے، ساح خوبصورت بنآ ہے، روحانی رشتوں کے در میان پہاڑ اور سمندر نہیں آتے۔ اس سے بیاحساس قائم رہتا ہے کہ دنیا کے تمام انسان ایک ہیں رگ وید میں بیے جو دعا کی گئی ہے "ہمیں آتھیں دو" تو در اصل مقصد صرف بیہ ہے کہ وہ روشنی سلے کہ جس سے زندگی اور انسانی رشتوں کی سیائی کا علم حاصل ہو۔ روح کی روشنی آتھوں کے لیے بھی چا ہئے اور جسم کے لیے بھی۔ اس قسم کی آواز سائی دیتی ہے۔

۳۰ تکھوں کوروشنی دو

جسم کو" آئکه میں "دو تا که وہ بھی دیکھ سکیں

تاكه اے معبود حقیقی تجسے دیلی سکیس

روشن آفٽاب کو،

جوہر شئے سے زیادہ دلکش ہے

ہم سب انسان

ا یک ساتھ

ا یک بی طرح آنکھوں ہے سب کچھ دیکھنا چاہتے ہیں،

ویدوں کی روشنی ہے اس دنیااور اس کا ئنات کی خوبصور تی کا حساس اور زیادہ ہو تاہے۔

رگ وید کے نغوں کارشتہ عوامی نغوں ہے ہو سکتا ہے لیکن جس صورت میں یہ نغے تحریری صورت میں ملتے ہیں اس ہے اندازہ ہو تا ہے کہ یہ عوامی نغوں ہے اسطور کی ایک و نیا بھری ہے۔ یہ شاعری اتنی عمرہ ہے کہ اسے دنیا کی بہترین ابتد انی شاعری کے ساتھ رکھا جا سکتا ہے۔ اس کے استعارے میں تختے ہو کے اور معنی خیز ہیں۔ فہ ہی خیالات کے رسوں کو لیے یہ شاعری اپنا اسلوب اور آ ہنگ اور و کشن ہے متاثر کی اجا سکتا ہے۔ و نظر نظر (Maurice Winternity) نے لکھا ہے کہ قدیم عبر انی شاعری میں بھی یہ حسن نہیں تھا۔ اس نے یہ بھی کہا ہے کہ رگ وید کے نفحے خالق کا نبات کو سب سے ہرتر اور عظیم تصور کر کے عقید ت اور محبت کا ثبوت دیتے ہیں، ان نغوں میں مجبت ہے جیب سرشاری اور سرسمتی ہواس کے نفحے خالق کا نبات ہوں میں خالق کا نبات ہوئے ہیں۔ ان نفر نگار اپنے محبوب کے سامنے کھڑا ہے۔ رگ دید کے نفحہ دل کی گہرائیوں سے نکلتے محسوس ہوتے ہیں۔ نفحہ ساتے ہوئے لگتا ہے کہ نفحہ نگار اپنے محبوب کے سامنے کھڑا ہے۔

'رگ وید'کی ادبی حیثیت اس لیے بھی بڑھ گئے ہے کہ شاعر اپنے جذبات کا اظہار بہت کھل کر انتہائی خوبصور ت اسلوب میں کر جا ہے۔ 'اگئی'
کی کوئی جھیک نہیں ہے۔ جس طرح کوئی بے باک عاشق اپنے محبوب سے باتمیں کر تا ہے اس طرح شاعر خالق کا نئات سے مخاطب ہو تا ہے۔ 'اگئی'
اندر، ورون، جس سے بھی مخاطب ہو تا ہے بڑی بیبائی کے ساتھ ، اور انتہائی لطیف انداز میں جذبے کا اظہار کر تا ہے۔ نغمہ نگار جانتا ہے کہ ورون ایسا
دیو تا ہے جو اخلاقی قانون یا اصولوں کی پابندی پر زور دیتا ہے، گنہ گار کو سز او بتا ہے ، اس کے باوجود اس سے مخاطب ہو تا ہے تو ایک گنہ گار عاشق کی
طرح کہتا ہے کہ غلطیوں کو معاف کرنے والا بھی تو تو ہی ہے، میرے گنا ہوں کو بخش دے۔ اس التجا میں کہیں بھی خوف نہیں ہے۔ لگتا ہے کہ بندہ
اور معبود دونوں ایک دوسرے کے سامنے ہیں۔ ورون سے مخاطب ہو کر ایک نغمہ اس طرح بیش ہوا ہے:

"ورون کے لیے ایک دکش نغہ چیٹر رہاہوں ورون جس کامقام بہت بلند ہے وہ بھر جاتا ہے تو قتل کر دیتا ہے سورج کے سامنے زمین کو پھیلا کے بیٹھا ہے اس کی رفاراتن تیز ہے کہ اس کا ندازہ نہیں کیا جاسکتا۔ ورون رحتوں کا دیو تا ہے بارش دیتا ہے اور سوم رس عنا مت کر تا ہے زمین کو سر توں اور لذ توں کام کزینادیتا ہے،

'اگی 'اور 'موریہ' کے نغموں میں استعاراتی شاعری کے عمدہ نمونے ملتے ہیں ،استعارے اکثر ہیروں کی مانند نہکتے ہیں ،جواستعارے ہیں وہ عموماً فطرت سے لیے گئے ہیں ، فطرت کے حسن کے خوبصورت جگنوان نغموں میں جہلتے نظر آتے ہیں ،'موریہ 'اور 'اوشا' وغیر ہ کے نغمہ دنیا کی بہترین شاعری میں شار کیے جا سکتے ہیں استعاروں میں روشنی ، تاریکی ، آسان ، تارے ، پودے ، سپتے ، صبح ، ہواوغیر ہ کااستعال زیادہ ہوا ہے لیکن بکسانیت کا احساس نہیں ہو تا۔

رگ وید کے پچھ نغے ایسے ہیں جن میں مکالموں کی خصوصیتیں ملتی ہیں اور فنی اور ادبی نقطہ نظر سے یہ بھی کم اہم نہیں ہیں۔ مکالموں کا ہی انداز ایک روایت کی صورت ڈھل گیا، پرانوں اور خصوصاً مہا بھارت میں اس ویدی روایت کی پیچان ہو جاتی ہے۔ اس میں ڈر اہائی عناصر موجود ہیں، یہ دروایت اس حقیقت کا بھی احساس دیت ہے کہ رگ وید سے بھی قبل یہ ڈر اہائی انداز کسی نہ کسی طرح موجود خرور ہوگا۔ بدھ لٹر بچر میں بھی مکالموں کی خصوصیت بن گیا ہے رگ وید میں اور یہ ڈر اہائی انداز ملتا ہے۔ ایپک میں تو یہ تکنیک کی اختیازی خصوصیت بن گیا ہے رگ وید میں ایس نفتے بھی ہیں، اس میں اروثی چند خصوصیات کے ساتھ ڈر اہائی خصوصیات لیے ہوئے ہیں۔ ایک معروف نغہ ہے (Rvx,95) کہ جس میں اشارہ مصرعے ہیں، اس میں اروثی (اپسرا) کے حسن کاڈ کر ہے۔ الوبی حسن ایسا ہے کہ دھرتی پر بھر تا ہے تو ہر جانب جگنو چکنے لگتے ہیں ایک پر اسرار می خوشبو پھیل جاتی ہو بھی اس کا شوہر اسے دھرتی پر رہتی ہے۔ پھر اچانگ کم ہو جاتی ہے ، اس کا شوہر اسے ڈھو نئر ھے لگتے اور آخر کار اسے پالیتا ہے۔ کیاد کھی ہے اور ویٹی ایک خوبصورت تالاب میں گئی اپسر اوک کے ساتھ کھیل رہی ہے رقص کر رہی ہے۔ کہانی کے حسن میں اضافہ اس وقت ہو جاتا ہے جب مکالموں کی ایک خوبصورت نصاطق ہو جاتی ہے۔ رگ وید کی یہ کہانی ممکن ہے رگ وید ویک یہ کہانی ممکن ہے رگ وید وید کے کہانی کے حسن میں اضافہ اس وقت ہو جاتا ہے جب مکالموں کی ایک خوبصورت فضا طبق ہو جاتی ہے۔ رگ وید کی یہ کہانی ممکن ہے رگ وید وید کھی کے کہانی کے حسن میں اضافہ اس وقت ہو جاتا ہے جب مکالموں کی ایک خوبصورت فضا طبق ہو جاتی ہے۔ رگ وید کی یہ کہانی ممکن ہے رگ وید کی یہ کہانی میں میں اضافہ اس وقت ہو جاتا ہے جب مکالموں کی ایک خوبصورت نصافی ہو جاتی ہے۔ رگ وید کی یہ کہانی ممکن ہے رگ وید کی سے کہانی میں میں ایک کو سرا

ے پہلے کی ہولیکن رگ وید کے ذریعہ یہ فسانہ دوسری زبانوں میں پنچاہ اور ہمیشہ متبول رہا ہے۔ آئ بھی تھک میں یہ کبانی پیش کی جاتی ہے۔

رگ وید سے یہ کبانی جب مہابھارت میں پنچی تواس کی مقبولیت میں بڑااضافہ ہو کیا تھا۔ وشنو پران میں بھی یہ کبانی ہتی ہے۔ ہندو ستان میں ایسر اور اور پریوں کی کہانیوں میں 'ارویش 'کی کہانی ایک نمایاں حثیت رکھتی ہے۔ رگ وید نے اس کبانی کے ذریعہ عورت کے حسن کا ایک عمدہ معیار تو پیش کیا تی ہے عورت کی عجب کا بھی ایک خوبصورت پہلو نمایاں کیا ہے۔ وید ہار ویش کے حسن د جمال اس کی محبت ،اس کی پر اسر اریت ،اس کی براسر اریت ،اس کی براسر اریت ،اس کے کھیل اور رقص اور اس کے زمین رشتے وغیرہ کی بڑی اہمیت ہے ،اپسر ااور انسان کی محبت اور دونوں کے جسمانی رشتے کی غالبا یہ اپنی نوعیت کی پہلی ہائی ہے۔ اس طرح رگ وید میں 14 شعار کا ایک خوبصورت نغہ ہے جوایک دلفریب افسانہ بن گیا ہے ،سوریہ (سورج) کی بئی اور سوم ( چانہ ) کے بیشے کی شادی کا فسانہ بڑاد کش ہے۔ پرانے سان میں جس طرح عوای سطح پر شادیاں ہوتی تھیں ان کی تفسیل یہاں موجود ہے۔ ماحول تھر بلو ہے ، دیگر کی تصویر کئی انتہائی عمدہ ہے لیکن ساتھ بی اس د کلی ساتھ بی اس د کاش نغے کی اشاریت اور استعاروں کی کیفیت متاثر کرتی ہے۔

رگ وید میں کی نظمیں ایسی ہیں جو بنیادی طور پر سیکولر ہیں لیکن وقت کی تبدیلی ایسی ہوتی گئی کہ نہ ہیں خیالات اور خصوصا قربانی کے تعلق سے با تمیں شامل ہو سیکیں ، مزاج بہت حد تک تبدیل ہو گیا۔ ذراغور کرنے سے سیکولر کر دار کی پیچان ہو جاتی ہے۔ ایسی نظمیس بھی ہیں جن میں فرد 'سوم' سے مخاطب ہے یہ نظمیس طنز بیزیادہ ہیں۔ایک جگہ یہ تصویر ملتی ہے ''سوم کو دیکھواندراکی جانب پھیلتا جار ہاہے!''

'رگ وید' نے محبت کے نغیے اور اس کی میلوڈی (Melodies) کو اہمیت دی ہے جس کی وجہ ہے اس کی ادبی حیثیت باند ہوئی ہے۔ کا کنات اور خالق کا کنات ہے محبت اور تمام اشیاء و عناصر ہے محبت کے نغیم ہر جانب گو نجتے محسوس ہوتے ہیں۔ تصویر کشی کے حسن کی چنک و ملب ہے آ تکھیس چکاچو ند ہو حاتی ہیں 'اگئی' جب جوش میں آتا ہے تو جلال و جمال کا ایک و ککش منظر سائٹ آ جاتا ہے اس طرح ورون اور سوم و غیرہ کے مبلوے ہیں۔ ہند و ستانی جمالیات میں ''رگ و ید "کو امتیاز کی نیٹیت حاصل ہے۔

## وسنسكرت ادب

• رگ وید کے آخری جھے ہے کلایکی سنسرت کے ارتقاء کی کہانی ویکھی جا سکتی ہے۔ آخری سیمجاؤں (Samihitas) اور برہموں (Brhamna) میں سنسرت کی ابتدائی صورت نظر آتی ہے۔ یہ کسی زبان کا فطری ارتقاء نہیں کہا جا سکتا، چو تھی صدی قبل مسیح پانی اسلام (Panini) نے سنسرت کے سخت اصول بنائے، ایسا محسوس ہوا جیسے کسی فطری زبان کو خواہ مخواہ مصنوعی زبان بنانے کی کو حش ہور ہی ہے۔ کسیر (Keith) نے اپنی کتاب ''اے ہسٹری آف سنسرت افریج ''میں لکھا ہے:

"The influence of the grammarians, whose results

were summed up in panini's Astadhyayi, probably in the fourth century B.C. is seen in the rigid scheme of euphonic combination of words within the sentence or line of vorse. This is clearly artificial converting a natrural speech tendency into something impossibly rigid, and, as applied to the text of the Rigveda, often ruining the metrical effect."(Page 5)

قواعد نوبیوں کی سنسکرت ویدی زبان کی دین ہے۔ ایک بات بہت واضح ہے کہ سنسکرت بر جمنی تدن کی زبان کی نمائندگی کرتی ہے، یہ حقیقت ہے کہ کئی فد اہب اور عقائد ہے نگرانے کے باوجود بر جمنی تہذیب کا دائرہ وسیع ہو تارہا ہے۔ پانچویں صدی قبل مسیح بر جمنی تہذیب کا نکرہ اور جین اور جین ازم ہے ہوالیکن اس سے اس تہذیب کا فائدہ ہی ہوا، بدھ اور جین دونوں آہتہ آہتہ اس کے قریب آگئے۔ بدھ مت کا لار پچر سنسکرت زبان ہیں ڈھلنے لگا، بدھوں پر بہنی نظریات و عقاید کی گہری چھاپ پڑی، جین مت تو بہت جلد بر جمنی تدن میں جذب ہو گیا۔ عقاید کے ساتھ ان کے دیو تاؤں کو بھی قبول کر لیا۔ جیسے جیسے بر جمنی تہذیب کا دائرہ بھیلنا گیا ہے سنسکرت زبان وادب کا دامن بھی وسیع ہو تا گیا ہے۔ اس جی مختلف علوم کا مطالعہ شامل ہو گیا، قواعد اور صوبتیات وغیر کے علاوہ علم ریاضیات، علم فلکیات، علم ادویات وغیرہ کو بھی موالے جی بری اہمیت حاصل ہو گی۔ پھر سنسکرت کا دائرہ اور وسیع ہو گیا۔ یہ بھی بول چال کی حاصل ہو گیا۔ یہ بھی بول چال کی حقیت ہے اے ایک بلند در جہ حاصل ہو گیا۔

 کے لوگ پراکرت۔ بھامہا (Bhamaha) (700ء) اور بلبن (Bilhana) فی سنسکرت شعریات پربوی سنجیدگی سے غور کیا۔ اس طرح سنسکرت انقادیات کی بنیاد بڑی اور شعریات اور جمالیات پر غور کرتے رہنے کا ایک سلسلہ قائم ہوگیا۔

سنسکرت تحریک کی دو صور تمی واضح طور پر نظر آتی ہیں ایک وہ جو پانی اور دوسرے قواعد نویسوں نے ابھاری ہیں زبان کو صد در جہ مشکل ہنانے کی کوشش کی ہے۔ ہنانے کی کوشش کی ہے۔ متخلیق فنکاروں نے اپنی سطح پر ابھار نے کی کوشش کی ہے۔ متخلیق فنکاروں نے شاعری، ڈراما، کہانی، طویل کہانی اور ایپ کواہمیت دی اور بزی صاف ستھری سنسکرت استعمال کی۔ اس سنسکرت کی شعریات ہی اس زبان کی ادبی تاریخ کوزندہ رکھے ہوئی ہے۔

سنسکرت زبان نے دراوڑی زبانوں کو بھی گہرے طور پر متاثر کیا خصوصاً تمل، کنر اور تیلکو پر اس کے گہرے اثرات ہوئے۔ کلاسکی سنسکرت نے شری انکا کے کٹریچر پر بھی اپنااثر ڈالا۔ شکھالی زبان میں سنسکرت کے بہت سے الفاظ موجود میں۔ای طرح بور نیو ، جاوا، ، فلپائن اور انڈو نیشیا میں کلا یکی سنسکرت اور اس کی شعریات نے تخلیقی فزکاروں کو جن میں شاعر بھی متے اور اداکار بھی متاثر کیا۔ سنسکرت کی وجہ سے ہندو ستانی تام ان علاقوں میں پہنچے ہیں۔

سنسکرت زبان کاکار نامہ ہے ہے کہ اس نے منتر اور شاعری دونوں کوار فغ معیار عطاکیا۔ ایپ اورڈراموں بی اس معیاری پیچان بخوبی ہو جاتی ہے۔

ابتدا میں نثری کہانیاں ملتی ہیں جو بیانیہ تکنیک میں ہیں۔ پالی جاتک کی بہت سی کہانیاں سنسکرت میں آئٹیں۔ سنسکرت نے ان کہانیوں کو بنایا سنوار امزین کیا معمولی صاف ستھری پالی کہانیاں بھی سنسکرت میں مزین ہو گئیں اور انہیں بھی کاویہ ، کہا گیا، ڈاٹین (Dandin) بان (Bana) اور سوار امزین کیا معمولی صاف ستھری پالی کہانیاں بھی سنسکرت میں مزین ہو گئیں اور پر کشش بنانے کے اسالیب کوزیادہ سے زیادہ دلنشیں اور پر کشش بنانے کے لئے انہیں مزین کیا، خوبصورت استعار دں اور تشبیہوں سے آراستہ کیا۔ ڈاٹین کی "وس شنر اوبوں کی کہانیاں "بہت مشہور ہیں۔ بیانیہ بھکی ہیں آرائش و زیبائش کو اہمیت دی گئی ہے۔ کہاجاتا ہے کہ ڈاٹین کا اسلوب پر کشش اس لیے بھی ہے کہ جملے چھوٹے چیو اس سے بر عکس بان (Bana) کی کہانیوں میں بڑے بڑے جملے جلتے ہیں۔

ڈانڈن کی کہانیوں کا ماحول سیکولر ہے وہ اکثر طنز و مزاح ہے بھی کام لیتا ہے۔"دس شمزادیوں" کی کہانیوں ہیں زندگی کی سچائیاں لمتی ہیں۔ جب دس شمزایاں ہیں تو دس ہیر و بھی موجود ہیں۔ تاجر ہیں، چور ہیں، طوا کفیں ہیں، کسان ہیں اور پہاڑی لوگ ہیں۔ سنسکرت کی ان ابتدائی کہانیوں میں بھی زندگی کی تصویریں صاف جھکتی نظر آتی ہیں ڈانڈن کی کہانیوں کے اسلوب ہیں اختصار کاجو حسن ہے اس سے آئندہ دوسرے فزکار بھی متاثر ہوئے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ کہانیوں میں منظر نگاری کا فن بھی توجہ طلب ہے۔

دس کمار چز (Dacakumaracarita) (دس شنرادیوں کی کہانیاں) خوبصورت رومانی کہانیاں ہیں۔ کہاجاتا ہے کہ ڈانڈن سے قبل سے
کہانیاں پراکر توں میں موجود تھیں۔ ناقد کہتے ہیں کہ ڈانڈن ایک بوا تخلیق فرکار تھا کہ جس نے ان کہانیوں کو طبعزاد کہانیوں کی صورت دے دی۔
کردار نگاری کے فن کا بھی ماہر تھا۔ سان کے جیتے جا گئے کردار کہانیوں میں ملتے ہیں۔ رومانی اور اساطیری ماحول بھی اکثر لفف دے جاتا ہے۔
البر اور کا عمل اور ردعمل بھی کہانیوں میں زندگی پیداکر دیتا ہے شنرادیوں کے حسن کی تحریف میں سنسکرت زبان کے جلوؤں کودیکھا جا سکتا ہے۔
حسن کے تعلق سے ہر تحریفی جملے کو پر کشش بنانے کی کو مشش کی گئے ہے۔

ابتدائی سنسرت ادب کادوسر ابزا حخلیقی فنکار سبباندهو (Subandhu) ہے ،اعلیٰ پاید کا نثر نگار ہے ، واسوواد تا (Vasavadatta) اس کا معروف افسانہ ہے۔ یداس کی ہیر وئن کا نام ہے جو ایک شنم ادے کندر پاکیتو (Kandarpaketu) ہے محبت کرتی ہے ، سبباند هوا پینے اسلوب ک جاب ہے ہر وقت بیدار نظر آتا ہے چاہتا ہے اس کا ہر جملہ خوبصورت اور پر کشش ہو۔ جملوں کو مزین کرنے کی ہر ممکن کو مشش کرتا نظر آتا ہے ہے۔ ابتدائی کلا سی کہانیوں کا ایک برافز کاربان (Bana) بھی ہے جس کا تام مشہور طویل رس کہانی 'گاد مبر ک' کی وجہ سے معروف ہے۔ کاد مبر ک کا کھنیک اس عہد کی اور رس کہانیوں سے معاصدہ ہے۔ ابتدا ہی کھناکار کہتا ہے کہ وہ ایک بی گیا ہیں ہے۔ کہنا میں تحیر پیدا کرنے کی کو مشش کی گئی ہے۔ دو سرے جنم پر جن لوگوں کا عقاد نہیں ہے وہ بھی کاد مبر ک ، کے اس لطیف پہلو سے لطف انکوز ہوتے ہیں جورومان چیش کیا گیا ہے اس میں فیٹای (Phantasy) کی خصوصیات بھی موجود ہیں۔ انسانی مجبت کی نزاکوں پر کھاکار کی نظر ہے ۔ موت کے ساتھ بیا عقاد بھی ہے کہ چر جنم لیس گیا ہے اور پھر طوط ایک مرکز کر دار بن جاتا ہے۔ منتو سے انسانی مجب کہ کہر جنم لیس گے اور پھر طوط ایک مرکز کر دار بن جاتا ہے۔ منتو سے ساتھ بیا تھی کہ ہوئے ہیں۔ جب کا امبر کی بھر مینم اور پھر طوط ایک مرکز کر دار بن جاتا ہے۔ منتو ساتھ ہیں ہوئے ہیں۔ جب کا امبر کی شرخ اور کو میں عبت کا بیان پُر و قار ہے وہ مناظر کہ جن میں کاد مبر کی اور شیر ادہ ایک دوسر سے قریب ہیں فئی حن کو لیے ہوئے ہیں۔ جب کا امبر کی شیر اور کو کھنے کے لیے وہ قدر ہے جن میں کاد مبر کی اور شیر ادہ ایک وہ بھت کے بیان فئی حن کو لیے ہوئے ہیں۔ جب کا امبر کی شیر اور کو کیا سے مناظر انسانی مناظر انسانی مناظر انسانی مناظر انسانی مناظر انسانی مینو بات سے سر شار نظر آتے ہیں۔ ناقد بان کی دروں بنی کی تعریف کرتے دہ ہیں کہ مختاکار کی نظر انسان کی دوسر ما میں ہوئی کو کلا کی منظر سے انسان کی دوسر ما صل ہے۔

بان (Bana) کے بعد بہت میں رومانی کہانیاں اور تھا کی لکھی گئیں۔ اس دور میں پالی اور دوسر می پراگر توں میں حکایتوں کو پیش کرنے کا سلسلہ جاری رہا۔ ایک بات واضح کردینا ضروری ہے کہ سنگرت میں بوطیقا (poetics) یا شعریات کے لیے کاویہ ہواضح کردینا ضروری ہے کہ سنگرت کھا تیں، قصے ، کہانیاں، رس کہایان، فیر واپنا مواد عموماً عوالی تھا کس کھا کہا ہوں کہایان، فیر واپنا مواد عموماً عوالی تھا کس اور کھا کس اور کھا کس اور کھا کہا ہوں کے موضوعات یا مواد کاذر بعد نہیں رہا۔ چھوٹی چھوٹی چھوٹی چھوٹی جھوٹی جھوٹی جھوٹی جھوٹی جھوٹی میں پراکر توں کی روح سائی ہوئی ہے۔ قدیم عقاید اور تو ہمات شائل ہیں۔ مشکرت کھاؤں اور سائی ہوئی ہے۔ قدیم عقاید اور تو ہمات شائل ہیں۔ مشکرت کھاؤں اور سائی ہوئی وی میں واقعات کی ایک مناسب تر تیب ہے، کیوس کو بوصانے کی کو شش ہے۔ کر داروں کے عمل اور رو عمل پر کئی قدیم حکم کیا تیں اور کہائیاں ایک جھوٹ تو ہیں لیکن ان میں ایک وصدت کا احساس دی جی جس داھی (Dandin) کی طویل رس کہائی ''دس شنر ادیاں'' کئی مختفر کہانیوں اور حکایتوں کا مجموعہ تو ہیں لیکن ان میں فکارنے ایک وصدت کا احساس دی جی برے داھیں (Dandin) کی طویل رس کہائی ''دس شنر ادیاں'' کئی مختفر کہانیوں اور حکایتوں کا مجموعہ تو ہیں لیکن ان میں فکارنے ایک وصدت پر اکر دی ہے۔

سنسکرت کے کھاکاروں نے ''ایڈونچ "کو بہت اہمیت دی تھی لہذاایس عوامی کہانیاں اور حکایتیں کہ جن بیں ایڈونچ ہو تا توجہ کامر کز بن جاتا ہے ،ووا پی فزکارانہ صلاحیتوں سے اس میں زندگی پیدا کرتے ،کینوس میں کشادگی پیدا کرتے ہوئے ایڈونچ کی چیش کش کو پر کشش بنادیتے ہیں۔ پچھ نقادوں کا پیر خیال ہے کہ سنسکرت زبان کی آرائش دزیبائش کی وجہ سے باتوں کا سلسلہ اتناظویل ہو جاتا ہے کہ کبھی کبھی نبیادی کہانی ہی گم جو جاتی ہے ، ذبی خوبصورت لفظوں، تشییبوں اور استعاروں میں الجھ کررہ جاتا ہے۔

سنسکرت کی خوبصورت، دکش اور تکھری ہوئی شاعری اور سنسکرت کے منظوم ڈراموں اور ایپ کے پس منظر میں گاؤں گاؤں گھوم کر کلام سنانے والے سوتا (Sutas) اہمیت رکھتے ہیں۔ ان کی فطری شاعری عوام کو متاثر کرتی رہی ہے، وہ گیت بھی سناتے ہیں اور اپنی بنائی ہوئی منظوم کہائی مجھے۔ ان کے سر پرستوں کی کمی نہ تھی۔ وہ جنگ کے میدان میں راجاؤں، شنم اور وزیروں کے ساتھ ہوتے، گاٹاگا کر اور ولیری اور بہادری ک کہانیاں سناکران کے حوصلے بوجاتے تھے۔ درباروں میں بھی انہیں نمایاں جگہ حاصل تھی، شنم ادوں کے دل سے خوف دور کرنے اور انہیں شجاعت اور بہادری کا سبق دینے کے لیے درباروں میں انہیں مقرر کیاجاتا۔ جب کوئی حکمر ال میدان جیت کرواپس آتا تو سوتا، ان کی شجاعت کی کہانیاں بناینا کر پیش کرتے اور دربار اور عوام سے خراج تحسین وصول کرتے۔ کبھی بھی سوتاؤں کور تھ چلانے پر مقرر کیا جاتا، جنگ کے مید ان کی طرف جاتے ہوئے وہ وہ تھ پر سوار اپنے حکمر ان کو بہار ری کی کہانیاں ساتے ، ان کے حوصلے بلند کرتے ۔ ان کی شاعری میں ذہانت جملکتی تھی، یہ گیت، نغی ، کہانیاں احتی ان کی کوئی ایمیت نہیں تھی لیکن سوتا اپنی تخلیقی صلاحیتوں کا اظہار مزور کرتے تھے اظہار بیان کی تخلیقی کب ہوتی تھیں، ادبی اور فنی نقط نظر سے ان کی کوئی ایمیت نہیں تھی لیکن سوتا اپنی تخلیقی صلاحیتوں کا اظہار من ور کرتے تھے اظہار بیان کی و شوکت تے پیش نظر یہ شاعری اور تھر نے آبٹک اور بھنکار کی قدر قیمت جانے تھے ، سوتاؤں کی شاعری رائے درباروں میں بہت مقبول تھی درباروں کی شاعری کے نمونے والمیکی کی رامائن میں بھی طبح و شوکت کے پیش نظر یہ شاعری اور نظر نے لگی ، اس میں تواز ن پیدا ہونے لگا۔ رائے درباروں کی شاعری نے جہاں ایک کی تخلیق میں بھی حصد لیا۔ اس شاعری کو پہلاکاویہ اسلوب کہاجاتا ہے ، اس کی چند خصوصیات یہ ہیں سنگرت کے تغز ل اور بیانیہ شاعری اور اراز اے کی تخلیق میں بھی حصد لیا۔ اس شاعری کو پہلاکاویہ اسلوب کہاجاتا ہے ، اس کی چند خصوصیات یہ ہیں سنگرت کے تغز ل اور بیانیہ شاعری اور اراز اے کی تخلیق میں بھی حصد لیا۔ اس شاعری کو پہلاکاویہ اسلوب کہاجاتا ہے ، اس کی چند خصوصیات یہ ہیں ا

- ایسے استعار وں اور ایسی خوبھسورت زادر تشبیع در اکاستعمال جن کااثر دیر تک رہے۔
  - 2۔ منظر نگاری، تصویر کشی میں تفصیل،
  - د تیز آ ہنگ اور مصنوعی اظہار بیان۔
- 4۔ ساف اور واضح انداز بیان۔ کو مشش سے کہ جو بات کہی جائے کل ود ماغ تک پہنچ جائے۔
  - ج۔ شاعری میں زیادہ سے زیادہ مواد کی شمولیت۔

راج درباروں کے شعراء نے جب تواعد کا مطالعہ شروع کیااور وزن ،اور ڈ کشن کی اہمیت کو سمجھناشر وع کیا تواجھی شاعری کے نمونے سامنے آنے لگے۔ قدیم سنسکرت کی شاع ی کے پچھے نمونے بھار جیہ تاہیے شاہتر میں موجود ہیں۔۔

مکاویہ 'یاشعریات کی قدر وقیت کا اندازہ ابتدائی زمانے ہے کیا جانے لگا تھا۔ آٹھویں صدی عیسوی میں ڈائڈن، (Dandin) نے پذیبہ (وزن)
کی اہمیت بھائی تھی اور یہ کہا تھا کہ انھی شاعری کے لیے بدیہ یہ سوال (Padya) (metre) کی ضرورت ہوتی ہے۔ یوں گدیہ (Gadya) شاعری بھی اہم
ہے جس میں میٹریاوزن نہیں ہوتا، اس نے یہ بھی کہاہے کہ گدیہ اور پدیہ دونوں کے در میان کی شاعری (مِسر misra) ہے کہ جس میں گدیہ اور پدیہ دونوں ہوتے ہیں۔ ہند وستانی جمالیات کی تاریخ کا مطالعہ کیا جائے تو علم ہوگا کہ علماتے جمالیات وشعریات نے ابتدا ہے مواد اور ہیئت ، بحر اور وزن مختلف اقسام کے اسالیب، آواز اور آہنگ ، استعارہ، تشییہ ، جذبہ اور احساس دغیرہ پر اظہار خیال کیا ہے۔ ڈاٹڈن، آئند ورد نفن (850 عیسوی)
بھوج، کھمندر ، ابھیجو گیت، رور (بار ہویں صدی) میٹ ، بھانود ت ، و شونا تھ کوی راج و غیرہ ہند وستانی جمالیات کے وہ علماء ہیں کہ جنہوں نے شعریات کو طرح طرح ہے سمجھانے کی کوشش کی ہے۔ آرب یا شاعری کی تشریخسیں کی ہیں۔

مہابعارت اور دابائن میں کلا یکی سنکرت اوب کی انگنت خصوصیات سٹ آئی ہیں ای طرح کالید اس اور ابارہ کی شاعری اور ان کی تمثیلوں میں کلا یکی سنکرت کے جلوؤں کو دیکھا جا سکتا ہے۔ آرائش و زیبائش کے ربخان کی پیچان قدم قدم پر ہوتی ہے۔ چند راگیت (330ء) اور سنکرت کا صودر گیت۔ (335یا 330) کے عہد میں درباری شاعری کوعروح صاصل ہوا نیز فن کی آرائش و زیبائش کو بہت اہم سمجما کیا۔ اس عہد کو سنکرت کا سنرت اوب کا حیزی می ارتقابوا۔ کہاجاتا ہے چندر گیت کے دربار میں 'نور تن تھے جن میں 'وھن (Vetalabhatta) کیک (Sanku) کیسے تاکا (Vetalabhatta) امر سہمہ (Amara Simha) ساکھو (Sanku) و تل بھٹ (Dhanvantri) کھنگ

کا رپارا (Ghatekar para) کالیداس (Kalidas) واره مهرا (Varahamihira)اور وراروکی (Vararuci) کے نام ملتے ہیں۔ واره مبیر ا(Varahamihira)علم نجوم کا اہر تھا، کالیداس شاعر اور ڈراما نگار تھے۔ دھن و نتری نثر نگار تھا، اور اس طرح اور ماہرین تھے کالیداس کمار سمھو جیسے ایک کے بھی خالق تھے۔

کلا کی سنسرت شعریات میں والمیکی ، کالید اس اور امار و کوجو مقام حاصل ہے اور کسی کو حاصل نہ ہو سکا۔

کالیداس کی معروف نظم میگے دوت، ڈرامائی خصوصیتوں ہے الامال ہے۔ ماہرین کہتے ہیں کہ اسلوب میں بہاؤ ہے۔ اس کی شعریت اپنی مثال آپ ہے۔ اے کلا بیکی سنسکرت کاشاہکار تصور کیاجا تاہے۔ کالیداس رامائن کے موضوع سے متاثر نظر آتے ہیں۔

یہاں یاکشا بھی اپنی ہوی کے گم ہوجانے کی وجہ ہے اُداس اور مضحل ہے شیوکی نارا اُسکی کی وجہ ہے یاکشاکی ہوی دور ہوگئی ہے ایک سال تک
یاکشاکواذیت تاک زندگی بسر کرنا ہے۔ جب بارش کا موسم آتا ہے تواسے اپنی ہوی کی یادستاتی ہے۔ اس کی خیریت جانا چاہتا ہے وہ بادل کو سفیر بناکر
روانہ کرتا ہے تاکہ وہ بانس جسیل جائے اور اس کی ہوی امر اکوتا (Amrakuta) ہے لیے۔ میگھ کے سفر کی داستان دلچیپ ہے۔ اس ایڈ و نچر اور
روانی سفر میں کالیداس کی شاعری کی خصوصیات نمایاں ہوتی جاتی جی ایداس نے کلا سکی سنسکرت شاعری کو استعاروں اور تشبیہوں سے جتنا
مالابال کیا ہے شایدی کسی سنسکرت شاعر نے کیا ہو۔

'میگھردوت' کی طرح 'کمار سمیھو' بھی ان کا ایک بڑا تخلیقی کار نامہ ہے۔اسطور ی ماحول اور اسطور ی کر دار ہیں۔ شادی شدہ وزندگی کی مسر توں اور لذتوں کو فزکار نے لطف لے لے کر بیان کیا ہے۔

نظم کی ابتدا میں ہمالیہ کی تصویر کشی غضب کی ہے۔ ہمالیہ جو شیو کا مسکن ہے۔ کالیداس نے ہمالیہ ،اس کے غاروں اور گڑگا کے عمدہ مناظر پیش کیے ہیں۔ موروں کے حسن کابیان بھی دکش ہے۔ چو نکہ نظم کی پوری فضااسطور کہے لہذا شاعر نے بڑی آزادی سے رومانی فضاؤں کی تشکیل کی ہے۔ کالیداس کے ساتھ کمار داسا، میگھا، بھٹی، بھاروی وغیرہ کے نام آتے ہیں کہ جنہوں نے عمدہ اور معیاری شاعری کی مثالیس پیش کی ہیں۔

ہندوستان مختصر رس کہانیوں اور حکایتوں کا بہت پر انا ملک ہے مختلف بولیوں اور پر اکر توں میں چھوٹے چھوٹے خوبصورت افسانے زندگی کے ایڈونچ ،اسر ار اور تجربوں کو لیے ہوئے ہیں۔ سنسکرت میں بھی بہت ک حکایتیں لکھی گئیں ان میں سب نے زیادہ انہم '' خخ سنتر'' ہے جو کئی حکایتوں کا متبولیت بڑھ گئے۔ متبول اور معروف مجموعہ ہے ،دنیا کی گئیزبانوں ہیں اس کے ترجے ہو چکے ہیں۔ زبان پہلوی میں ترجے کے بعد یوروپ میں اس کی متبولیت بڑھ گئی۔ بلاشہ خخ سنتر سنسکرت کا ایک بڑاکار نامہ ہے۔ پہا چی کی کہانیاں، برہت کھاڑ جے بھی سنسکرت زبان میں ہوئے، پٹا چی مسودہ موجود نہیں ہے۔ ہم سنسکرت کے ذریعہ بی ان کہانیوں اور حکایتوں کو جانتے بہتائے ہیں۔ 'خخ سنتر' میں جانوروں کے کردار ہیں۔ ان کے تج بے ، علی اور رد عمل بھی سنسکرت کے ذریعہ بی ان کہانیوں اور حکایتوں کو جانتے بہتائیاں را جکاروں کی تربیت کے لیے لکھی گئی تھیں۔ امنی را جکاروں کی ذہنی تربیت کے لیے ان کھی گئیں جن سے جائیوں کا علم ہو۔ جانوروں کے کرداروں سے حکایتیں مر جب ہوئی ہیں شیر ، بھالو ، بندر سب موجود ہیں۔ ان کے کھی دی ہیں شیر ، بھالو ، بندر سب موجود ہیں۔ ان کا مقصد سبق دینا ہے۔

حکایتوں اور رس کہانیوں کے ذریعہ بزی بزی باتیں مختر جملوں میں سائی گئی ہیں انچھی اور بری قدروں کا احساس دیا گیا ہے۔ مہا ہمارت میں بھی کئی حکایتیں موجود ہیں۔ بزی اور گہری ہاتوں کو سمجمانے کے لیے حکایتوں کا سہارالیا گیا ہے۔ 'خُخ سنز' کے مصنف کا نام وشنو کر من بتایاجا تا ہے ، حاکم وقت نے اے اپنے احمق بچوں کی ذہنی تربیت پر معمور کیا تعااور اس نے زندگی کی پانچ بزی بنیادی حقیقتوں کے پیش نظر پانچ کہانیاں لکھیں۔ اس میں حاکم وقت اور سیاست ، روزانہ درباری زندگی اور وزرا کے کردار، دان بن ، کل کی ساز شوں کو سمجمانے کی کو شش کی گئے ہے۔ بھے (Benfey) یہ تحقیق ہے کہ خی تنزی دکا توں کا تعلق بدھ دکا توں کی روایات ہے۔ حقیقت جو بھی ہو، سنگرت زبان میں ' خی تنز' مواداور علیت دونوں اعتبارے اہم ہے، سنگرت کے عالم کہتے ہیں کہ اس کی نثر سادہ اور سلیس ہاور اخلاتی نکات بڑی آسانی ہے سبجہ میں آ جاتے ہیں۔
سنگرت ڈراما بڑا جیتی سرمایہ ہے۔ آرائٹ و زیبائش کی شاعر ی کے بڑے خوبصورت نمو نے ڈراموں میں موجود ہیں۔ اس میں ایپ کی خصوصیات بھی ہیں اور تغزل اور لیرک کی مضاس اور شریخ بھی۔ کہتے ہیں کہ ہندو ستانی رقص ڈرامے کی بنیاد ہے تکنیک کے بیش نظر سنگرت ڈراموں کی کئی صور تمیں ہیں، ایک صورت نائک (Nataka) کی ہاور یہ سب ہاہم صورت ہے۔ اس کے مختلف دور میں پھیے بنیادی اصول بنتے رہے ہیں۔ عوبایہ ہوا ہے کہ نائک کے ہیر و کی شخصیت پر و قار ہے، دو کی اور نیجے طبقے سے تعلق رکھتا رکھتا ہیں۔ نائی میں ہو تی ہوا ہے کہ نائک کے ہیر و کی شخصیت پر و قار ہے، دو کی اور نیج طبقے سے تعلق رکھتا ہیں۔ اپنی ہو تی ہوا ہے کہ نائک کے ہیر و کی شخصیت پر و قار ہے، دو کی اور اسطور کی ہائیوں میں ایک سے۔ ہیر و راجا بھی ہو سکتا ہے را جمار بھی ہو سکتا ہے رائی کہائیوں اور اسطور کی کہائیوں میں تنگر و زبان تکار کی تحقیق صلاحیت اور اس کاو ڈن اسے سنوار تا نکھار تا ہے اور خوبصورت انداز سے پیش کر تا ہے۔ پر انی کہائیوں اور اسطور کی کہائیوں میں سنگر ت ڈراموں میں دس گھو لٹار ہتا ہے۔ نائک میں سنگر ت ڈراموں میں دس گھو لٹار ہتا ہے۔ نائک میں سنگر ت ڈراموں میں عام طور پرپائج سے دس ایک میں سنگر ت ڈراموں میں عام طور پرپائج سے درس ایک میں ہوتے ہیں۔

ناسلوب کی جانب خاص دھیان دیا ہے۔ کو شش کی ہے کہ پھیکش پر و قار ہو۔ سنگر ت ڈراموں میں عام طور پرپائج کے دس ایک مورت پراکر ان (Prakarana) کی ہے۔ اس کی سب سے بڑی خصوصیت ہے کہ ڈرامے کا بیائٹ ڈراما

سنسکرت ڈرامے کی ایک دوسر می صورت پر اکرن (Prakarana) کی ہے۔ اس کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ ڈرامے کا پلاٹ ڈراما نگار کے تخیل کا کرشمہ ہو تا ہے۔اسطوریا پر انی کہانیوں سے موضوعات نہیں لیے جاتے، ہیر و کسی بھی طبقے کا ہو تا ہے کوئی ضروری نہیں کہ وہ او نیچ طبقے سے تعلق رکھتا ہویادہ کوئی دیو تا ہو۔

سنسکرت ڈرامے کی تیسر ی صورت بھان(Bhana) ہے۔ یہ خود کلامی یاداخلی خود کلامی یا مونو لاگ ہے جو صرف ایک ایکٹ میں پیش کیاجا تا ہے۔ طنز و مزاح بھی شامل ہو تاہے تخیلی کر داراسٹیج پر آتے ہیں اورا پئی بات کہہ کر چلے جاتے ہیں۔ان کے مونو لاگ سے جذبات کے مختلف رگوں کی پیچان ہوتی ہے۔ بھان میں نقالی بھی ہوتی ہے۔ ڈراہانگار کا تخیل آزاد ہو تاہے وہ جس طرح چاہتاہے مونو لاگ پیش کر تاہے۔

پرہسن (Prahasan) بھی سنسکرت ڈراہے کی ایک صورت ہے۔ عمو ما دوایکٹ میں پیش کیاجا تا رہا ہے۔ اس میں عام طور پر جنسی زندگی کو اہمیت دی گئی ہے۔ مرکزی کر دار عمو ماکوئی بر ہمن ، راجایا کوئی احمق رہا ہے۔ دوسرے کر داروں میں ہجڑے، طوا تفیس ، جھکاری، درباری ہیں۔

سنسکرت ڈرامے کی ایک صورت دیما (Dima) ہے ہیہ عموماً حیار ایکٹ میں پیش کیا جاتا ہے۔ عام کہاد توں ،اسطوری قصوں اور حکایتوں ہے موضوعات لیے جاتے رہے ہیں۔ دیو تا، مجموت پریت، عفریت کرداروں کی صورت نظر آتے ہیں۔ محبت کے جذبے کواہمیت دی جاتی ہے۔

'ویا یوگ' (Vy ay oga) بھی ایک صورت ہے ،اس میں سپاہیوں اور میدان جنگ میں لڑنے والوں کے کر داروں کو پیش کیا جاتار ہاہے۔ کر دار عموہاً مشہور ومعروف اور جانے پہچانے رہے ہیں۔عور توں کے کر دار بہت کم ہوتے ہیں۔

ا یک صورت ساماداکارا(Samavakara) کی ہے۔ بہشت یا جنت اسٹیج رہا ہے۔ دیو تااور عفریت کر دار رہے ہیں اور ہیر و عمو ماکو کی معروف مختص ہو تا ہے۔

ای طرح ایک ایک، دوایک اور تین ایک کے ڈرامے لکھے گئے ہیں مثلاً ''و تھی "(Vithi)ایک ایک کاڈراہا ہے۔

ایسے ڈراموں کے علاوہ سنسکرت میں بہت ہے رو پک (Rupakas) کھے گئے ہیں۔ان میں رقص، موسیقی اور گانوں کو سب سے زیادہ اہمیت دی جاتی رہی ہے۔

ماہرین کا بیہ خیال ہے کہ سنسکرت ڈراموں کا بہت ہی گہرار شتہ نہ ہبی اور نیم نہ ہبی عوامی شاعر ای شیار ہیں جواسطوری مواد

سے ان کاسٹر بہت طویل رہا ہے۔ نہ ہی اور نیم نہ ہی شاعری جو سو تا یا بھاٹھ گاؤں گاؤں جاکر پیٹی کرتے سے سنسکر ت ڈراموں کا خزاندر ہی ہے۔ بیانیہ گی بہت ی خصوصیات اس شاعری ہیں موجود تھیں، ایپک اور اسطور دونوں نے اس عوامی شاعری کے موضوع اور اظہار بیان کو سنوار اہے۔ بیانیہ شاعری نے سنسکرت ڈراموں کو بلا شبہ بہت متاثر کیا ہے۔ اسٹے ڈراموں کارابطہ بھی عوام سے تھا، ڈرامانگار بھی چاہتے تھے کہ دوا بیک کی خصوصیتوں کو لیے اسطوری قصوں کہانیوں کو پیٹی کریں تاکہ عوام کے جذبات متاثر ہوں۔ سنسکرت ڈراموں ہیں ہیر واعلی صفات کا مالک ہوتا، خوبصورت نوجوان، ہیر و ٹن ہی عموماً عاشق ہوتی ہے۔ وہ بھی انتہائی حسین ہوتی ہے۔ اس کے دل ہیں عجبت کا جو ش ہوتا ہے محبوب کو حاصل کرنے کی کو شش دونوں جانب سے ہوتی رہتی ہے۔ سنسکرت ڈرامانگاروں نے پراکر توں کو دور رکھا اور اپنی خالص زبان کے حسن کا مظاہرہ کیا اس کے باوجو داس بات کا خیال رکھا کہ نجلے جاتے تھے۔ اس سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ کو خیال رکھا کہ نجلے میں دیوی دیو تاؤں کا ذکر ہوتا ڈراموں ہیں عام کو دیر پیش کیے جاتے تھے۔ اس سے بھی ظاہر ہوتا ہی کہ کو خش نہیں کی ہوتے تھے۔ اس سے بھی ظاہر ہوتا ہی کہ دور رہی ہے۔ چو تکہ اسطوری موضوعات کہ جن میں دیوی دیو تاؤں کا ذکر ہوتا ڈراموں میں عام طور پر پیش کے جاتے تھاس لیے مقد س موضوعات تک پراکرت ہیں کو شش نہیں کی گئے۔

ابتدایل بدھوں کا تعلق ڈراموں سے نہ تھالیکن آہتہ آہتہ جیے جیے سکرت اوب کااڑ بڑھتا گیابدھ بھی سکرت زبان میں اپ ڈرا سے پیش کرنے گئے۔ بدھ سنکرت لٹریچر میں جہاں پھو ڈراموں کے نام ملتے ہیں وہاں بعض اداکاروں کے بھی نام موجود ہیں۔ بدھ ازم کے ایک محقق قے (Lalitavistara) انہوں نے کہا ہے کہ خود گوتم بدھ نے ڈرا سے کی تکنیک میں دلچپی کی تقی اور خود اداکاری کی تھی۔ مشہور بدھ شعر اء بان ان ان الاحت (Mara) اور اُپ گپتا (Upagupta) کے کلام میں ڈرامائی عناصر موجود ہیں۔ اسو گھوش (Asvaghosha) سے جن شعر اء نے علم حاصل کیاان کے کلام میں ڈرامائی صفات کی بیچان ہوئی ہے۔ بھوج ہڑ وں پر الی تحریبی بھی دستیاب ہوئی ہیں کہ جن سے ڈراموں سے دلچپی کا پہتے چاتی کہا میں کہتا ہیں کہ بدھ راہب جود ساویزات اپنے ساتھ وسط ایشیا ہے۔ کہتے ہیں کشان عہد میں تمثیل ڈرا سے کلکھ گئے جو بدھوں کی تخلیق تھے نے محققین کہتے ہیں کہ بدھ راہب جود ساویزات اپنے ساتھ وسط ایشیا لے گئے ان میں سنکرت زبان میں کھے ہوئے بدھ ڈرا سے بھی تھے۔ برمااور چین میں بھی بدھ لیجنڈ کو تاک میں بیش کیا جا تا رہا ہے۔ بدھ ویہاروں میں آئے بھی موسیقی اور رقع کے ذریعہ ڈرا سے پیش کیے جاتے ہیں۔ جو واقعات پیش ہوتے ہیں انہیں ڈرامائی صورت دے دیے ہیں، جین آئے بھی موسیقی اور رقع کے ذریعہ ڈرا سے پیش کیے جاتے ہیں۔ جو واقعات پیش ہوتے ہیں انہیں ڈرامائی صورت دے دیے ہیں، جو دو تعاد بھی ہوتے ہیں انہیں ڈرامائی صورت دے دیے ہیں، جن انہیں ڈرامائی صورت دے دیے ہیں، جو دو تعاد بھی ہوتے ہیں انہیں ڈرامائی صورت دے۔

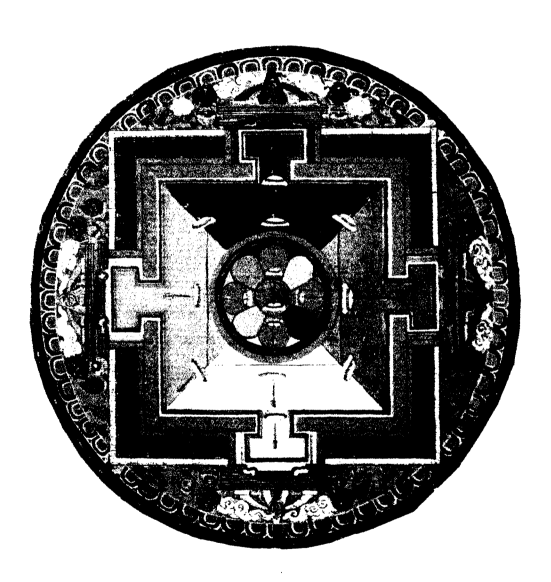
بھاسا(Bhasa)ہندوستان کا ایک معروف ڈراہانگار گزراہے وشنو کا بھگت تھا،اس کے کی ڈرامے آج بھی محفوظ ہیں۔ کالیداس کے نور أبعد اس کے ڈرامے سامنے آئے ایک اچھا ذہین شاعر تھا، منظوم ڈراہا لکھنے ہیں ماہر تھا اس کی شاعری مشہور سنسکرت شعراء کوی پتر (Kaviputra)سومیلا(Saumilla) کے ساتھ رکمی جاتی ہے کہاجاتاہے وہان ہے کم دریج شاعر نہیں ہے۔

1910 میں ایک ہندوستانی محقق ٹی۔ گہنتی شاستری (T. Ganpati Shastri) نے جنوبی ٹراد نکور سے بھوج پیتر وں پر جو قدیم مسودے دریافت کیے ان میں بھاسا (Bhasa) کے ڈراہے بھی تھے۔اب تک اس کے تیر وڈراہے دریافت ہو چکے ہیں۔

سنسکرت ڈراما نگلروں نے مہابھارت اور خج تنز کو بھی موضوع بنائے رکھا ہے مہابھارت کے ایک یاد و واقعات منتخب کر کے ڈرامے لکھے جاتے ای طرح خیج تنز کی ایک یاد و کہانیوں کا انتخاب کیا جاتااور اسٹیج پر انہیں ڈراموں کی صورت پیش کیا جاتا۔

سنسکرت ڈراہا نگاروں نے ڈراہا کی شاعری کا ایک اعلیٰ معیار چیش کیا ہے۔ فٹکٹلا (کالیداس) سب سے عمدہ مثال ہے۔ شکنتلا بیس وتلف قتم کی شاعری ہے۔ بیرا بی نوعیت کا پہلا تجربہ ہے۔

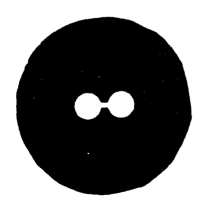
## تانتراور آرث



● تائتر،ایک قدیم علم ہے،اس کی بنیاد جن عقاید پر ہے ان میں نفسی اور جنسی تجربوں ہے امجرے ہوئے عقید دن کی سب ہے زیادہ اہمیت ہے۔ بت پر سن کے اس دور ہے جس میں دیو تاؤں کے ساتھ دیویوں کا تصور پیدا ہوا تائتر کا عمل دخل موجود ہے۔ تائتر کے مطابق انسان کا ورث بعن انہر امو گا وجود کی پیچان امو گی۔ اس سچائی کی پیچان ہوگی۔ اس سچائی کی پیچان ہوگی کہ عور ہے: مدی کی تو انائی جات کے تحرک ہے مرد میں عمل کرنے کا جذبہ بیدار ہو تا ہے۔ ہندو ستان میں اس تو انائی کانام شکتی ہے جو ایک انتہائی طاقت وردیوی کے پیئر میں مودار ہوتی ہے۔

ہندوستانی صنمیات میں دیو تاؤں کے ساتھ دیویاں ہیں، بدھ ازم میں دیوی دیو تاؤں کی کوئی جُند نہیں تھی لیکن ہندو ، تانی اسطور کا تنائم اللہ بوا کہ بودھی ستو (Budhisttvas) کے ساتھ عور تیں بھی آگئیں، وہ بھی شکتی تھیں، ہندو ستانی دیو بالا میں دیو ؟ بیتے متحرک نہیں اتنی متحرف دیویاں ہیں۔ عمواً دیویوں کے دریعہ دیو تاؤں تک پہننے کی کوشش کی جاتے ، کا نبات کے تخلیق عمل کا نحصار جنسی ماہ پر ہے، تائم کا ذیا، ی عقیدہ بھی ہے۔ 'درگ وید' میں بھی بعض علامتوں کے ذریعہ اس سجائی کو سمجھانے کی کوشش کی گئی ہے۔ جنسی عمل کو فد بھی رسوم میں بڑی انہیت حاصل ہے برہمدیت اور بدھ مت دونوں اس پریفین رکھتے ہیں۔

تانتر کی علامتیں





برجمانذ

سالگرام

ای عقیدے نے ایک سحر انگیز اور پراسر ارمسٹی سیز م کو جنم دیا تا نترکی صورت سے عقیدہ ہر عہد میں متحرک رہا ہے۔ فردا پی ذات کی سنظیم اور خاص طرح کی عباد توں میں گمرے تواس میں ایک خطیم اور خاص طرح کی عباد توں میں گمرے تواس میں ایک خاص طرح کی عباد توں میں گمرے تواس میں ایک اس طرح کی عباد توں میں گمرے تواس میں ایک ایک طاقت بید اہو جاتی ہے۔ یہ اس ایک طاقت بید اہو جاتی ہے۔ یہ ہماہے کھی کر لیتی ہے۔ تا نتر نے یوگ (Yoga) کو بہت اہمیت دی ہے۔ یہ کہا ہے کہ یوگ سر "سے بھی اس سلسلے میں روشنی حاصل کی گئی ہے۔ کہ یوگ سر "سے بھی اس سلسلے میں روشنی حاصل کی گئی ہے۔

'تا تتر' نے ابتداء سے نبوانی توانائی کی عباد سے اور پر سٹش پراصر ارکیا ہے تمام رسوم میں عور سے سر کزی پیکر کی صور سے موجو در ہتی ہے ، ھیتی کی عباد سے بوہ اول کے جو نیا بھر کے دیو تاؤں کی پر سٹش کرتے میں اپناد فت ضائع کرتے میں ، ھئتی ہے جذباتی حتی رشتہ قائم کر کے ہی تہیں بھی پہنیا جا سکتا ہے۔ تا نتر نے ہند و ستان کے نہ جانے گئتے نہ بی تیجو ز (Tahoos) توڑ دیے ہیں۔ تا نتر عباد سٹب میں ہوتی ہے ، چھوٹے جھوٹے مند روں اور گھروں میں۔ یہ لوگ شمشان گھاٹ جاتے ہیں اور شب میں ھئتی ہو جاکرتے ہیں ان کے ہاتھوں میں مر دوں کی ہڈیاں ہوتی ہیں ، ان کے علقے میں ذات ہات کا کوئی بھید بھاؤ نہیں ہے۔ وہ ایک پر اسر ار منڈل اور یا نتر بنات ہیں اور ان میں منتر بھوٹک کر انہیں سے انگیز بنا نے کی کو شش کرتے ہیں۔ شر اب ، گوشت ، مجھی پہند کرتے ہیں ، میٹھین (Maithuna) کو سب سے زیادہ ابھیت دیتے ہیں ، جندی عمل میں طرح طرح سے مصروف رہتے ہیں پورے ملک پر تا نتر کے عقیدوں اور عمل کا گہر ااثر ہوا ہے۔ کشمیر سب سے زیادہ ابھیت دیتے ہیں ، جندی عمل میں طرح طرح سے مصروف رہتے ہیں پورے ملک پر تا نتر کے عقیدوں اور عمل کا گہر ااثر ہوا ہے۔ کشمیر سب سے زیادہ ابھیت دیتے ہیں ، جنو بی ہند تک تا نتر کادائرہ پھیلا ہوا ہے۔

فنون اطیفہ نے تائیر کااڑ طرح طرح سے قبول کیا ہے۔



بدھ منڈل ( تنکا / تبت)

ایک تانتر منتراس طرح ہے ''عورت عبادت کامر کز ہے، عورت جنت ہے عورت جنسی تسکین حاصل کر لیتی ہے تو یہ سمجھو ہاری دنیا مطسئن ہو گئی!''

' تائتر' نے کنڈلی یوگ کو بڑی اہمیت دی ہے اس لیے کہ اس سے جبلی سکون ملتا ہے، جنس کی جبلت بیدار ہوتی ہے لہراتی ہے جنسی توانائی کا مظاہرہ کرتی ہے اور پھر آہتہ آہتہ آسودگی عاصل کر لیتی ہے، ' تائتر' نے یونی پو جا' کو بھی اہمیت دے رکھی ہے ، یہ سب پر اسرار پوشیدہ اور مقد س عبادت ہے ، عظیم ماں یعنی کالی کے ساتھ مل کرانسان ایک وحدت کو محسوس کرنے لگتا ہے۔

تا نترک عقیدہ یہ ہے کہ انجھی اور ہری دونوں طاقتیں انسان کے وجود کے اندر ہیں ان کے اظہار کے کئی طریقے ہیں۔ سب ہے آسان طریقہ پیکر ہو جا ہے ، چکر دائرہ ہے اور دائرہ تو اتائی کو اپنے اندر چھپائے ہو تا ہے ، چکر کے باہر ہے کسی بھی طاقت کا کوئی اثر نہیں ہو تا۔ چکر ہو جا کی بھی گئی صور تیں ہیں 'سری چکر' بھیروی چکر ،سدھا چکر اور کالی چکر۔ چکر ہو جا کی سب سے خطر ناک صور ت شمشان گھاٹ پر امجر تی ہے جب مُر دوں سے رابطہ قائم کرنے کی کو شش طرح طرح ہوتی ہے۔ دیوی کالی تا نتر میں کالیکا ہے سب سے بوی شخصی کالیکا کی جو شکل بنائی جاتی ہو وہ محض ایک معمولی فارم ہے مقیقت یہ ہے کہ کالیکا کی کوئی صور ت نہیں ہے تا نتر نے اپنے منتروں اور اپنے عمل میں جذب ہو جاتے ہیں اور محتلف رگوں ہے آشا کہ تمام انسانی جذبات وہ رو حاتی ہوں یا جنسی یا جسمانی ،کالیکا کی عبادت کرتے ہوئے ایک دوسرے میں جذب ہو جاتے ہیں اور محتلف رگوں ہے آشا کرتے رہے ہیں۔

تانتر ادب میں کالیکام کری متحرک کردارہے،اس کے تین عقیدت کا ظہار طرح طرح سے کیا جاتارہاہے ایک جگہ کہا گیا ہے۔ ''کالکاباں سے

اس کی عبادت اس لئے ہوتی ہے کہ وہی شکتی ہے

وہی سب کچھ دیتی ہے

اس کی رحمتیں عظیم ہیں

وہ پیار کرتی ہے

یمی کالیکاجب رفیقه کیات بن جاتی ہے

توپاروتی بن جاتی ہے

کنواری کی حیثیت ہے

اپی پاکیزگ سے متاثر کرتی ہے

اس کانام کماری ہے"

کالیکا نے جنس ملاپ کی لذتوں میں نشہ بیدا کر دیا ہے اس کی عبادت ضروری ہے۔ تائٹر نے کالیکااور یونی ہو جا کے لمحوں میں بغثی

رنگ کواہمت وی ہے یہ کہاہے کہ اس سے عورت کی جنسی توانائی بیدار ہوتی ہے اور اس رنگ سے جوار تعاشات پیدا ہوتی ہیں وہ بکلی کی طرح مرد اور عورت سے مس ہوتے ہیں اور جذبوں میں لہریں اٹھنے لگتی ہیں۔ تائتر کے مطابق چند تہواروں کا منانا ضرور کی ہے۔ ہر ماہ کی پانچے ، آٹھ اور بندرہ تاریخ کو تہوار کی تاریخ قرار دیتے ہوئے کہا گیا ہے کہ عبادت کی ابتداء عورت کے رحم یار حم مادر سے ہوئی بیا ہیے اس لیے کہ انسان کی تخلیق وہیں ہوتی ہے ہوتی ہیں ہوتی ہوئی ہوئی کوئی شئے نہیں ہے جس کے لیے آسان کی جانب نظر اٹھائے عبادت کرتے رہیں، روحانیت کی دریافت اندر سے ہوگی وجود کے اندر سے اور اس کے لیے ہوگ اور خاص عبادت ضروری ہے۔



كالي

جبر و حانیت کی دریافت اندر ہے ہو جاتی ہے تو تخلیقی قو تمیں بیدار ہو جاتی ہیں فزکار بھی تخلیقی عمل میں مصروف ہو جاتا ہے۔ آرٹ اور اوب کی تخلیق بھی جاپ ہے ہوتی ہے، مسلس 'جاپ' ہے تخلیق کی صورت آہتہ آہتہ ابھرتی رہتی ہے۔ جپ خود کو گم کردیے اور ایک قتم کی اوب کی تخلیق بھی جاپ ہے۔ بوتی ہے۔ جپ منتروں کا ہوتا ہے۔ فن تقمیر ہویا فن مجسہ سازی، فن مصوری ہویا فن رقص یااد ب، جپ کی ضرور ت ہر جگہ ہوتی ہے۔ منتروں کے جپ ہے شخص سطح پر جوار تعاشات (Vibrations) بیدا ہوتے ہیں ان بی سے فزکار اندازہ لگا لیتا ہے کہ اس کی تخلیق کسی ہوگ، کوئی کو نہیں رہ گئے ہوتا ہے اور تخلیقی کوئی کی تو نہیں رہ گئے ہے۔ جب تخلیقی عمل شروع نہیں ہوتا اس وقت تک کینوس شیوکی طرح سفید رہتا ہے جیسے بی عمل شروع ہوتا ہے اور تخلیقی

سطح پر ارتعاشات بیدا ہونے لکتے ہیں کالیکا آ جاتی ہے کینوس اور اس کے یاورنگ کے اندر جانے کتنے رنگ پیدا ہو جاتے ہیں۔ تائیز نے کالیکا کی توانائی کو کئی نام دے رکھے ہیں یہ توانائی دیوی بھی ہے اور کالی بھی ، درگا بھی ہے اور سی بھی ، رورانی بھی ہے اور ہی بھی ہے اور چھنامست بھی بینائش بھی ہے اور ہیماوتی اور بھوانی بھی ۔ اس توانائی ہیں تخ بی اور تغیری دونوں ، ویے موجود ہیں بھوانی بن جاتی ہے ایہ توانائی بھوانی کار وپ اختیار کر لیتی ہے تو تخ یب کا عمل شر وع ہو جاتا ہے اور درگاکاروپ اختیار کر تی ہے تو دنیا ہے بری قدروں کو ختم کر کے نئی تغیر کرتی ہے۔ تخلیق عمل میں فذکار اندرونی سطح پر بھوانی اور درگادونوں کے تج بے حاصل کر تارہتا ہے اور جب اندر سے باہر آتا ہے تو درگاکی توانائی لیے تخلیق سامنے موجود ہوتی ہے۔ کالیکا کاا کی منتر اس طرح ہے۔

كاليكا

مان، مو،ام كُلُنُّك!،

ای طرح کے اور بھی منتر میں جنہیں تخلیقی فنکارول نے اپنایا ہے۔ کالیکا فنکاروں کا بھی مرکزی پیکر ہے، چو نکہ تامتر محبت کو سب سے زیادہ اہمیت دیتا ہے اس لیے فذکار محبت کے پیکر کو سامنے رکھتے ہیں۔



عورت كاجمال كاليكا سے ابھر اہوا حسن!

## • أينشر

پنشدوں کو 'ویدانت ' کہتے ہیں 'انت ' کے معنی آخر کے ہیں یعنی ویدوں کا آخری حصہ اس آخری حصے ہیں ہندوستانی قکر و نظر کا حسن جیسے سٹ آیا ہو۔ یہ 'ویدوں 'کی روح ملتی ہے۔

البشدوں كامطالعہ كرتے ہوئے مندرجہ ذیل دوبا تیں اہمیت رتھتی ہیں:

- 1۔ اپنشدوں میں قدیم ہندوستانی و ژن اور سائیکی ہے۔ قدیم ہندوستان کی فکر و نظر کی تیز شعاعیں ہیں۔ان ہے اس ملک کے قدیم فلسفہ ر زندگی کو سمجھا جاسکتا ہے۔ قدیم فلسفہ زندگی کی وہ روشنی جو ہر زمانے ہر دور میں موجود رہی۔
- 2۔ ہندو ستان کے فلسفیانہ ربھاتات کا پنشدوں سے بڑا گہرار شتہ ہے۔ نئی اور پرانی فکر کا مطالعہ کرتے ہوئے انہیں نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ بدھ تظر بھی اپنشدوں سے متاثر ہوا۔

ہندوستانیوں نے ہردور میں اپنشدوں کے خیالات کواہم جانا ہے اپنشدوں کے بطن سے نہ جانے کتنے فلسفیانہ خیالات وجود میں آتے ہیں۔ 'اپنشدوں' میں ایک جانب انسان کی فکرو نظر کی ایک دنیا آباد ہے جیتا جاگتا ماضی ہے اور دوسر ی جانب وہ توانائی ہے کہ جس نے ہر عہد اور ہر دور میں ماضی کارشتہ حال ہے قائم رکھا ہے۔

'اپنشدوں' کے ذریعہ انسان کواپی بے بناہ آزادی کااحساس ملاہے۔ سوچ اور فکر کی آزادی کے تئیں بیداری اپنشدوں کے ذریعہ بھی آئی ہے۔ آزادی کے احساس کے ساتھ سابی ذمہ داریوں کااحساس دیا گیاہے۔ آزادی کا مفہوم یہ بھی ہے کہ سابی ذمہ داریوں کااحساس بھی ہو۔ زندگی کو خوبصورت بنانے کی آرزو بنیادی آرزو ہے۔ دکش اور حسین ماحول کی تفکیل کی جانب ذہن کوراغب کیا گیاہے۔ چھوٹے چھوٹے جملوں میں بزی یا تمیں کہہ دی گئی ہیں۔

اپنشدوں نے زندگی کے حسن و جمال کا گہر ااحساس عطاکیا ہے ساتھ ہی فرد کے حسن کو بھی موضوع بنایا ہے۔

انسان اضطراب کا پیکر ہے، بے چین اور مضطرب رہتا ہے، اس کے ذہن میں باربار سوالات ابھرتے رہتے ہیں۔ وہ اپنے سوالات میں الجھتار ہتا ہے۔ اپنشدوں نے فلسفیانہ مکالموں ہے اس اضطراب کو کم کرنے اور بنیادی سوالوں کو سلجھانے کی کوشش کی ہے۔ جو فلسفیانہ مکالموں ہے ان مکالموں ہے زندگی کو طرح طرح سے سمجھانے کی کوشش کی گئے ہے۔ ان مکالموں ہے زندگی کو طرح طرح سے سمجھانے کی کوشش کی گئے ہے۔

ا پنشدوں کی فلسفیانہ گفتگو ہے یہ بات واضح ہوتی رہتی ہے کہ اس کارشتہ انسان کی نفسیات اور جبلت ہے ، بہی وجہ ہے کہ مطالعہ کرتے ہوئے ایک ذہنی اور جذباتی سکون مل جاتا ہے۔ اپنشدوں نے بنیاد کی طور پر جس سچائی کا احساس دلایا ہے وہ یہ ہے کہ انسان کے سامنے ایک پھیلی ہوئی دنیا، ایک وسیع کا کنات ہے ، وہ اپنی زمین پر کھڑا ہے لیکن تنہا نہیں ہے دوسر ہے انسانوں اور اشیاء وعناصر ہے اس کے گہرے رہتے ہیں مختلف سطوں پر،اس کا اپنا گھر تو ہے لیکن اس کا ایک اپنا سماح ہمیں اپنے مقام کو پیچان لینا ہے۔ اسے آزاد کی اور امن کی سچائیوں کو سمجھنا ہے۔ وہ خودا پی تقدیر کا خالق ہے۔

ماہرین کہتے ہیں کہ اپنشدوں کی تعدادا کیک سو آٹھ ہے جن میں دس اپنشد بہت اہم ہیں ویدوں کی تخلیق ہے بدھ ازم کے عروج تک اپنشدوں کی تخلیق ہے۔ ان کی تخلیق کازماندا کیک ہزار سال قبل مسے تین سوسال قبل مسے بتایا جاتا ہے۔ 'اپنشدوں' نے فرد کی اہمیت پر بہت زور دیا ہے ساتھ بی کا نتات کے خالق کی اہمیت کا احساس دیا ہے۔ زندگی کی سچائیوں کو تلاش کرنے اور پانے کی آرزو پیدا کی ہے۔ انسان میں خالق کا کتات کو پانے کی ترزو پیدا کی ہے۔ انسان میں خالق کا کتات کو پانے کا تجسس پیدا کیا ہے۔ اپنشدوں کازمانہ بیہ ہے کہ خالق کا کتات اور تمام تخلیقات وہ زمین ہویا آسان، سیارے ہوں یا ستارے انسان کے قریب آگئی ہیں۔ ایک جگہ معبود حقیق کے متعلق کہا گیا ہے۔

"وه نچے ہاو پر ہے،

بیجیے ہائے ہ

و کھن میں ہے اتر میں ہے،

حقیقت ہیے کہ

وہی سب کھے ہے!"

دوسری جگه شاعر اندانداز میں کہا گیاہے:

"آگاں کے خوف ہے جل اٹھی ہے،ای کے خوف ہے سورج ہےروشی ثلق ہے،ای کا خوف ہے سورج ہے روشی ثلق ہے،ای کا خوف ہے اندر،وایو، ملیا سب کا عمل کا خوف ہے اندر،وایو، ملیا سب کا عمل جاری رہتا ہے۔"

یہ بھی شنے:

"ای کی ذات ہے تمام سمندر نکل کر دوڑ رہے ہیں۔ تمام پباڑ ای کی ذات ہے نکلے ہیں۔ تمام چھوٹی بڑی ندیوں کاسر چشمہ بھی وہی ہے، تمام پودوں، خوشبوؤں اور رسوں کارشتہ ای کی ذات ہے۔!"

معبود حقیق کے احکام پراس طرح غور کیا گیاہے:

"ای کے تھم ہے سور خاور چاندایک دوسر سے ہالگ ہو گئے ہیں،ای کے تھم ہے جنت اور زمین ایک دوسر سے سے طاحدہ ہیں ای کے تھم سے لیح ، گھنٹے ، دن اور رات، مہینے ، موسم، سال سب الگ الگ کھڑے ہیں"۔

"وہ ہر شئے میں ہے۔ ہر شئے کے دل کی دھڑکن ہے، ہر دہ چیز جو متحرک ہے سانس لیتی ہے، مسکر اتی ہے اے 'دل کے ﷺ میں چھیائے رہتی ہے۔"

یہ دوبات ہے جے ہر نہ ہبنے سمجھایا ہے۔ان خیالات میں آج بھی دہی کشش ہے کہ جو پہلے تھی۔اپنشدوں نے ہزاروں سال قبل سچائیوں کو پہچانے کی اس طرح کو شش کی تھی۔

۔ ویدوں میں مختلف دیو تاؤں کاذکر ہے لیکن پیرسب دیو تاایک ہی روشن یعنی معبود حقیق کے مختلف پہلو ہیں۔ خالق کا کنات کور شیوں نے مختلف انداز سے پیش کیا ہے۔'اگنی' وہی ہے اور 'یم' بھی وہی ہے۔اپشدوں میں پیه خیال اور مستحکم ہو گیاہے 'یریاتما' حیو' آتما، خالق اور محلوق کا تصور ایک جیباہ۔ انسان روحانی منز لیس طے کرتا ہے اور پھر اپنی منز ل پیچان لیتا ہے۔ روح لازوال ہے، روح مخلف پیکروں میں ظاہر ہوتی رہتی ہے۔ اگیتا کے دوسرے ادھیائے کے بائیسویں منتز میں کرش کہتے ہیں" جیسے انسان پرانے کپڑے اتار کرنے کپڑے پبنتا ہے ای طرح آتما پرانے جسموں کو جھوڑ کرنے جسموں میں داخل ہوتی ہے۔ خالق کا کات تک پنچنے کے راستے الگ الگ ہیں منز ل ایک ہے۔ خدالیوری کا کنات کا خالق ہے۔ اس کی نظر میں سب برابر ہیں، سورج کی روشنی، چاندنی کی تھنڈ ک، موسموں کی تبدیلی، کسی ایک قوم اور کسی ایک ملک کے لئے مخصوص نہیں ہے۔ سب ایک ہیں، سارے انسانوں کارشتہ مم اہے۔ سب کا خالق ایک ہے اس لیے سب کچھ سب کے لئے ہے۔

ایک خالق ایک خداکوانپشدوں میں مخلف انداز سے سمجھایا گیا ہے۔ ایک جگہ خالق کا کات کو 'بر ہم' کے نام سے یاد کرتے ہوئے ایک دلچسپ مثیل پیش کی ہے۔ تمثیل نیوں ہے کسی بوے مقصد میں دیو تاؤں کو کامیابی ہوئی تو انہوں نے یہ سمجھاکامیابی خود ان کی اپنی طاقت کی وجہ ہوئی ہوئی تو انہوں نے یہ سمجھاکامیابی خود ان کی اپنی طاقت کی وجہ ہوئی ہوئی ہوئی کا کتا تان کے سامنے خلام ہوا تو دیو تاؤں کے ''آگ' اور ہوا کے دیو تاؤں کے ہاوہ آگے بر ھیں اور دریافت کریں وہ کون ہے ، بر ہمن (خالق کا کتات) نے دونوں دیو تاؤں کے سامنے کچھ گھائی بھوئی اور کچھ خشک ہوئی۔ کہ تم دونوں اپنی طاقت کا مظاہرہ کرو۔ 'اگنی دیو تا' آگے بر ھااور اس نے انہیں جلانے کی کو شش کی ، ناکامی ہوئی ، اس کے بعد ہوا کے دیو تان وزی کا خالت سے انہیں از اوینا چاہا گین اس نے بھی کامیابی نہ ہوئی دونوں بہت گھبر انے ، اسی وقت اندر دیو تا آئے ، وہ خود پریثان تھے کہ یہ بستی کون ہوئی جائی طاقت سے انہیں از اوینا چاہا گین اس نے بھی کامیابی نہ ہوئی دونوں بہت گھبر انے ، اسی وقت اندر دیو تا آئے ، وہ خود پریثان تھے کہ یہ بستی کون ہوئی خوبصور سے لاکی آواز سنائی دی' وہ بر ہمن تھا، خالق کا کات تھا، دیو تاؤں کو اس کو تاؤں کو اس کو تاؤں کو تاؤں کو تائی کو تائی کو تائیں کو تائیں کو تائی کو تائیں کو ت

اپنشدوں کی ایک تمثیلی کہانیوں ہے ایک 'آتما،ایک خالق،ایک برہم اور معبود حقیق کی پیچان ہو تی ہے۔ تمام دیو تااس کی ذات میں جذب ہو جاتے میں۔ اپنشدوں نے ہمیں یہ سمجھایا ہے کہ معبود حقیق نے صرف بید دنیا، یہ آسان اور بیز مین نہیں بنائی بلکہ وہ خود ہر شئے کے دل میں داخل ہو گیا ہے۔ وہ ہر شئے کے دل میں جو گیا ہے۔ وہ ہر شئے کے دل میں جیٹھا ہے، ہر شئے کے دل کی دھڑکن ہے۔ ایک جگد کہا گیا ہے:

"وہ زمین کے اوپر چلناہے

اور زمین کی روح میں ڈوب کر چلتاہے،

اے زمین نہیں مانتی

عالا تكدز مين اس كے جسم كاليك حصر ب، وي زمين كو اندر سے سنسالنائي، اس كى كروش كو قائم ركھتاہ۔

وہ تمہار او جو دہے ،وہ تمہارے داخلی توازن کار از ہے۔

وہ بمیشہ قائم رے گا۔ وہ ابدی اور لا فانی ہے"

"ا پنشدوں میں ایک خالق کا نئات کو مختلف انداز ہے سمجھایا گیا ہے۔"ایک لا فانی سپائی"ا یک ابدی حقیقت، سب ہے بڑی تو ہ اور طاقت ہر شے کا محافظ اور عناصر کو تباہ کرنے والا عظیم ترین روشن، کا کنات کی زندگی،اس طرح اس کے لا فانی وجود کو سمجھایا گیا ہے۔

'بر ہم' (معبود حقیق) کے تھم اور اس کی طاقت کے بغیر 'اگئی 'گھاس بھوس جلا نہیں جلاسکا، 'وایو '(ہوا) ایک شکے کواڑا نہیں سکتا۔ بر ہم بی کا حسن ہے جو ہر جانب ہے،اس کا جلال ہے جس کے خوف ہے آگ میں شعلے اور سورج میں تپش پیدا ہوتی ہے،اس کا جلال ہے جس سے ہوائیں چلتی میں،بادل اپناکام انجام دیتار ہتا ہے،اور موت کو ہر لھے اسپنے کام کا خیال رہتا ہے۔

البَشدون من ايك سوال الجرتاب "كس كى عبادت كى جائع؟"

ایک جواب بنت کی دوسر اجواب سورج کی تیسر اجواب بوادک کی چو تماجواب نضاؤں کی پانچواں جواب بیانی کی بیانی کی دینے اس جواب بیانی کی بیانی کی دینے اس جواب بیانی کی دینے دینے کی د

سوال پھراس طرح ابھرتا ہے "اس طرح تو صرف آدھی حقیقت کی عبادت ہوگی یہ سب تو 'بر نہم' کے مختلف روپ ہیں، عبادت تو پورے وجود کی ہوگی۔ معبود حقیقی کی عبادت لا فانی سپائی اور ابدی حقیقت کی عبادت ہے سانس اور روح . گی اہمیت کو انبختہ وں بیس انتہائی خوبصورت انداز سے سمجمایا گیا ہے۔ پر جاتی کے پاس سب آئے 'آواز ، آئکہ ، کان ، دماغ اور سانس سب نے پر جاتی ہے دریافت کیا۔ "ہم میں سے قبتی کون ہے ؟"
پر جاتی نے جواب دیا "ووجوان انی جم سے نگل جائے تو جسم بیکار ہو جائے ""آواز نے پچھ سو پپااور ایک سال کے لئے جسم سے نگل گئے۔ ایک سال بعد جب والیس آئی تو اس نے بوچھا" میرے بناتم سب زندہ کس طرح رہے ؟"

سب نے جواب دیا "موسیکے کی طرح" لیکن سانس چلتی رہی ہم سب کچھ دیکھتے رہے ہم سب کچھ سنتے رہے اور ہم سب کچھ محسوس کرتے رہے اور ہر چیز کے متعلق سویجے رہے "۔

آ محموں نے کچھ سو بھاورا یک سال کے لیے چلی گئیں، جب والی آئیں تو پو چھا "تم سب میرے بناکس طرح زندہ رہے "سب نے جواب دیا اندھے کی طرح ۔ لیکن سانس چلتی رہی، ہم ہو لتے رہے، باتی کرتے رہے، سب کو سنتے رہے، سب کو محسوس کرتے رہے اور ہر چیز کے متعلق سوچتے رہے "۔

مکانوں نے پکھ سوچااور ایک سال کے لیے چلے گئے ، جب واپس آئے تو پو چھا"تم سب میرے بنائس طرح زندہ رہے "سب نے جواب دیا" بہرے کی طرح لیکن سانس چلتی ربی ، نم ہا تیں کرتے رہے ، سب پکھ دیکھتے رہے ، سب پکھ محسوس کرتے رہے ، ہر چیز کے متعلق سوچتے رہے۔ "ذبن" نے پکھ سوچااور ایک سال کے لیے چلاگیا ، جب واپس آیا تو پوچھا"تم سب میرے بنائس طرح زندورہے"

سب نے جواب دیا" بچول کی طرح۔ ہم سوچے نہ تھے لیکن سائس چلتی رہی تھی، ہم با تمی کررہے تھے، سب پکھ وکھ رہے تھے، سب پکھ س رہے تھے"۔

اب سانس نے سوچا ہے ایک سال کے لیے جانا چاہئے ،ای لیے سب پریٹان ہو گئے ، آٹکھوں نے کہا" یہ کیا کر رہے ہو" آواز نے کہا" ایسانہ کرو، ہم ختم ہو جائیں گے ،دہاغ نے گڑ گڑ اگر کہا"تم ہی سب سے بڑے ہو، تم ہی سب سے قیتی ہو، تم نہ جاؤور نہ

> ' ہم<sup>تب</sup> بکھر جائیں سے!!"

" مجھے غیر حقیق فضاؤں سے نکال کر حقیق فضاؤں میں لے آؤ!"

"موت سے ابدی اور لافانی زندگی تک جھے راود کھاؤ"

"ميرى سانس لا فانى اور مجى ندختم ہو جانے والى سانس بن جائے اور اس كے بعد مير الجم راكھ بى كيوں نہ ہو جائے"

معبود حقیق کا جلوہ ہر دل میں ہے، خدا ہر دل کی دھڑ کن ہے، انسان کی روح میں اس کی روشنی ہے اور اس روشنی نے سموں کو ایک رہتے میں باندھ رکھا ہے۔ 'اپنشدوں' میں چند تمثیلوں ہے ایس اور دوسر می بہت میں سچائیوں کی وضاحت کی گئی ہے۔ ایک تمثیل سننے:

"کی زمانے میں دور شی رہتے تھے ، دونوں ہو اکے دیو تا کے پجاری تھے، ایک روز دوپہر میں دونوں کھانا کھانے بیٹھے تھے کہ دروازے پر دستک ہو کی جب انہوں نے دروازہ کھولا تو دیکھاسامنے ایک نوجوان برہمچاری کھڑ اہے۔ نوجوان برہمچاری نے کہا:

"میں بہت تھا ہوا ہوں کھ کھانادے دو بہت بھوک لگی رہی ہے"ا یک رشی نے جواب دیا" ابھی جاؤ،اس وقت کھے نہیں ہے"

نوجوان برہمچاری نے پو چھا"رشیوں، تم کس کی پوجا کرتے ہو، دوسرے رشی نے جواب دیا"ہم ہوا کے دیو تاکی پوجا کرتے ہیں، نوجوان برہمچاری نے کہا" کی کی دونوں کو معلوم ہوگا کہ دنیا بوتا، (ہوا کے دیو تاکانام) سے بن ہاور آخر ہیں اسے برناہی پر ختم ہوجانا ہے، تم لوگوں کو یہ بھی معلوم ہوگا کہ دیکھی اور ان دیکھی چیز وں پر ای کی حکومت ہے پہلے رشی نے کہا" یہ باتنی ہمیں معلوم ہیں، کون ی نئی بات کہہ رہے ہوتم" ایک رشی نے جواب دیا" ظاہر اپنے اس دیو تا کے لیے کہ جس کی ہم عبادت کرتے ہیں۔ "نوجوان برہمچاری نے کہا" اگر وہ دیو تا ساری کا نتات پر چھلیا ہوا ہوگا کتات کے بہر بھی ہے اور اندر بھی تو ظاہر ہے وہ میری دوح اور میرے جم میں بھی ہے اس لیے کہ ہیں ای کا نتات کا ایک حصہ ہوں، اس سے بہلے کہ ہیں کی ہے کہ میں ای کا نتات کا ایک حصہ ہوں، اس

دونوں رشیوں نے سچائی کو سمجھتے ہوئے کہا:

'نوجوان برہمچاری تم ٹھیک کہتے ہو، یہ سی ہے''

نوجوان برہمچاری نے کہا" بجھے انکار کر کے کیاتم اس دیو تاکو کھانادیے ہے انکار نہیں کررہے تھے جس کے لئے تم دونوں نے کھانا پکلاہے!" دونوں رشی سخت شر مندہ ہوئے ،انہوں نے نوجوان برہمچاری کو عزت سے اندر بلایا۔ اسے پیٹ بھر کھانا کھلایا۔ دونوں انچھی طرح سمجھ چکے تھے کہ انسان ایک ہی رشتے سے بندھے ہوئے ہیں ہر دل ہیں ایک جیسی روشن ہے۔ ظاہری روپ جو بھی ہو روح ایک جیسی ہے،روح عظیم ہے، روح روشن ہے،روح رشتہ ہے،روح خالق کا نتات ہے، معبود حقیقی تک رسائی کاذر بعہ اور راستہ ہے۔

ا پنتدوں کے معنی ہیں" قریب بیٹھنا! قریب بیٹھ کر تعلیم حاصل کرنا،اس کاایک مغہوم ہیشہ کے لیے ختم کر دیتا بھی ہے بینی جہالت کو ہمیشہ کے لیے ختم کر دیتا بھی ہے بینی جہالت کو ہمیشہ کے لیے ختم کر دیتا، اپنشدوں کا بنیادی مقصد روحانی تعلیم دیتا ہے،روح کی عظمت لعنی انسان کیعظمت کو سمجھانا ہے،روح کی روشنی کی سچائی کو واضح کرنا ہے روحانی علم ہی سے جہالت دور ہو سکتی ہے۔

اپنشدوں کی روشنی انسان کے ماضی ہے آرہی ہے۔ بڑے سوچنے والوں اور مفکروں نے اس روشنی کی اہمیت سمجھ لی تھی۔ جرمنی کے مشہور فلسفی شو نبہار نے اپنشد کو ہندوستان کی روحانی توانائی ہے تعبیر کیا تھا۔ وہ اپنشدوں ہے بے حد متاثر تھا۔ ڈیوس، میک ڈودلڈ، میکس مولر اور دوسر ہے بہتر سوچنے والوں نے اپنشدوں کو بڑی قدر کی نظر ہے دیکھا ہے۔ ہندوستان میں ڈاکٹر رادھاکر شنن، پروفیسر داس گپتا، پروفیسر راناڈے اور دوسر ہے مفکروں اور دانشوروں نے اپنشدوں کی تعلیمات کو سمجھنے اور سمجھانے کی کوشش کی ہے اور ایک بار پھر ماضی کی اس روشنی کی دریافت کی ہے ، رابندر مناتھ میگور اور شرکار بندو گھوش نے اپنشدوں کی روحانی تعلیمات کی روشنی میں تجربوں کو سمجھنے کی کوشش کی ہے۔

ابنشدول میں ایک جگه کہا گیاہے:

"جب انسان اپنی روح کی توانائی کو پیچان لیتا ہے تو اس کے دل سے خوف نکل جاتا ہے وہ بے خوف آ گے بڑھتا ہے۔ پھر اسے زندگی کی تمام خوشاں حاصل ہوتی ہیں۔ جب تک وہ جسم اور روح کوالگ الگ دیکھتا ہے اس کے دل و د ماغ میں خوف کے لیے جگہ بنی رہتی ہے۔اس خوف کی وجہ سے انسان سچائیوں کو پیچان نہیں پاتا!

جسم اور روح ایک ہے

ا يك بى توانا كى ب

ایک بی روشی ہے۔

آتماکی قوت کاکر شمہ ہے کہ جاند ، سورج ، ستارے سب اپن اپنی جگه گردش کررہے ہیں۔

ہوابارش کو آتمای کے تھم کا نظار رہتاہ۔

جب انسان اس بنیادی سچائی کو سجھ لیتا ہے کہ ہر جگہ آتمائی ہے اور اس کے اندر بھی آتماہے اس کے وجود کے در میان بھی آتما کی روشنی ہے تو دل و د ماغ سے خوف ڈر جاتار ہتا ہے۔ اس کے حوصلے بلند ہو جاتے ہیں پھر ساری دنیاس کی گرفت میں آجاتی ہے"

موت کے بعد زندگی کواس طرح سمجمایا گیاہے:

''انسان کی روح کی نقتر پر کاانحصار خود اس کے عمل اور علم پر ہے اگر اس نے کچھ روحانی تعلیم حاصل کر لی تو مر نے کے بعد وہ روشنیوں کی دنیا میں چلا جاتا ہے اور پھر اس مادّی دنیا میں نہیں آتا،اس کی روح لا فانی ہو جاتی ہے۔

اگر انسان کی ساری زندگی خواہشوں کے در میان گزری ہے تواس کی روح اند چیروں کی تگری میں چلی جاتی ہے اور پھر جنت میں جاتی ہے اور وہاں اس وقت تک رہتی ہے جب تک کہ اے ووسب پچھ مل نہیں جاتا کہ جن کی تمنا کی تھی۔"

البشدوں میں کچھ الفاظ بار بار ملتے ہیں اور ایک ہے زیادہ سچائیوں کی جانب اشارہ کرتے ہیں ،ان ہی میں ایک لفظ ہے' آتما'۔

"آتماكامفهوم البشدول مي كياب؟

"آتما سانس بھی ہےروح بھی

آتما زندگی کی خودی بھی اور فطرت بھی۔

آتما انسان کا کر دار بھی ہے اور اس کاوہ جسم بھی کہ جس کا تصور جسم اور روح کی وحدت کا تصور ہے۔

آتما عقل بھی ہے جذبہ بھی۔

آتما ز بن بھی ہاور سوینے کی قوت بھی۔

آتما كائنات كاروح ب

آتما "برما اور خالق كائنات بهى باورسورج بهى، آگ بوا، فضااور تخليق بهى ـ

ایک ہی لفظ میں اتنے معنی پوشیدہ ہیں:

ایک جگه سچائی کواس طرح سمجمانے کی کوشش کی گئی ہے کہ وجود کے اندرست (سچائی) ہے:

"نياكرده در خت ايك كل تور كرلاؤ"

باب نے کہابیٹا کھل لے آیا

"اے توڑ کرد کھواس میں کیاہے؟" باپ نے بیٹے کو تھم دیا۔

"اس من جيم في بي البيان المال المالية

"ایک نے تو رکر دیکھو بتاؤ تمہیں کیا نظر آرہاہے" باپ نے کہا۔

" کچے نہیں، کچے بھی نظر نہیں آرہاہے" بیٹے نے جواب دیا۔

"میرے نیچ 'باپ نے کہا" وہ چیز جے تم دیکھنے سے مجبور ہو ، جے کو شش کے باد جود تم دیکھ نہ سکے وہ ی چی ہے ، وہ ی سپائی ہے ، اصل جو ہر ہے ای لیے کہ ای ہے اس در فت کادجود قائم ہے "

اپنشدوں کے ذریعہ ہندوستانی فکر کی روشی باہر ہوگئ ہے۔ (دارافکوہ نے فاری زبان میں بعض حصوں کاتر بہہ کیاتھا) کی بورو پی محققوں نے اپنشدوں کو متبول بنلا۔ کہاجا تاہے اکبر کے عہد (1556ء۔ 1586ء) میں بھی اپنشدوں کا فاری ترجمہ ہواتھا۔ نواب شجاع الدول کے مشہور فرانسیی درباری جنٹل (Gentil) نے ڈیو پرون (Duperon) کو اپنشدوں کا فاری ترجمہ بھیجا تھا جے برنیر (Bernier) فرانس لے آیا۔ ذیو پرون نے فرانسیسی زبان میں اپنشدوں کا ترجمہ کیا۔ کہا جاتا ہے اس نے لاطین زبان میں بھی ترجمہ کیا تھا۔ لاطین ترجمہ الماکا میں شاکع ہوا۔ اس ترجمہ کیا شاعت کے بعد بی یوروپی دانشوروں کی دلیجی اپنشدوں سے بردھ گئی۔ سب سے پہلے مشہور جرمن فلسفی شوپنہار نے اپنشدوں کو سینے ہے لگایا۔ اس خاص کا اعتراف کیا ہے کہ اپنشدوں نے ہی کہا کہ اپنشدوں کے فلسفیانہ خیالات انسان کی روشنی پھیلی ہے۔ اس نے کہا کہ اپنشدوں کے فلسفیانہ خیالات انسان کی تاریخ میں بری ایمیت رکھتے ہیں۔

ابنشدوں کے چند خیالات ملاحظہ فرما کیں:

●"برشے کی روح زمین ہے

زمین کاجو ہریانی ہے

پانی کی روح بودوں میں ہے

یودوں کاجوہرا نسان میں ہے

اور انسان کا جوہر انسان کی روح، اس کی آواز اور اس کی زبان میں ہے"

●"به پوری کا ئتات 'بر ہمن '(معبود حقیقی) ہے

اس کی پرستش کرو

وہ ای میں سائس لے رہاہے

يمي ابتدا بھي اور انتها بھي"

"انسان کا جسم روح ہے

اس کی صورت روشی ہے

اس کے خیالات سے ہیں

اس کی فطرت میں تمام فضاؤں کی خوشبوہے

اس کی ذات ہے تمام خواہشیں اپنی لذتوں ادر خو شبوؤں کے ساتھ باہر نگلتی ہیں۔"

● "وہ میری ذات ہے میری خودی ہے،

وہ بیرے دل کے اندرہے جاول کے ایک نفے دانے کی طرح جو کے دانے کی طرح سے نغے نیج کی طرح" وہ میرے دل میں پھیلا ہوا بھی ہے زمین ہے زیادہ پھیلا ہوا آسان ية زياده كجيلا بوا جنت ہے زیادہ پھیلا ہوا اور تمام د نیاؤں سے زیادہ پھیلا ہوا" ای ہے ہر عمل جاری ہے ای ہے تمام خواہشیں نکلتی ہیں ای سے تمام لذ تیں آتی ہیں ای ہے تمام خو شبوؤں کاسفر جاری ہے وہ کبھی ہاتیں نہیں کر تا رے کھی چیرت نہیں ہوتی، جب میں یہاں ہے جلا جاؤں گا تواس میں بیڈیب ہو جاؤں گا جوا نسان ان باتوں پر اعماد ر کھتاہے اس کے ول میں کوئی شک و شبہ نہیں رہتا جو آ بان کی طرح سینہ پھیلائے کھڑا ہے اور جوز مین کی طرح پھیلا ہوا ہے اس کا تھی زوال نہیں ہوگا اس کے مینے میں ایک خزانہ پوشیرہ ہے۔ سب کھ توای سے میں ہے ای جھاتی میں ہے ث "سور ج بر نمن ب ابتداميں کچھ نہيں تھا چراس کی صورت اجری در ایت بوش سالم وہ انڈے کی صورت نظر آیا '

ایک سال تک ای طرح رما مجر انڈانوٹ گیاای کے دوجھے ہوگئے ایک حصہ جاندی کا تعادوسر احصہ سونے کا! جاندي كاحصه زمين بن گيا سونے کا حصہ آسان اس کی سفیدی ہے پہاڑ وجود میں آئے اس کی زردی سے بادل، ندیاں، سمندر! جباس نے جملیا ہر جانب شور تھا اوراس شورے سب حاگ بڑے اور وه سب بیدار مو گئے که جنهیں وہ بیدار کر ناچا ہتا تھا

جب بھی سورج نکاتا ہے ڈو بتاہے وہی شور ہو تاہے

ہر شئے بیدار ہو حاتی ہے"

" آگ ہانی اور زمین تینوں میں 'وہ' داخل ہو گیااور ہر شے میں آتما حاگ بڑی۔

آگ كارنگ سرخ بوكيا، آگ روش بوگي، سرخ رنگ بي اس كارنگ بوكيا ـ

آگ کاسفید رنگ یانی کارنگ بن گیا

آگ کامیاه رنگ زیمن کارنگ بن گیاسرخ، سفیداور سیاه یمی سیچرنگ اور یچی صور تمین بین انسان جب سوجاتا ب تواس کی روح" سیائی" سے ہم آہک ہو جاتی ہے۔

وها بي ذات، اپني خود ي من جذب مو جاتا ۽ اس کاسو جاتا بي ذات من جذب مو جاتا ۽ "

● جس طرح شہد کی کھیاں شہدیناتی ہیں اور مختلف یو دوں اور در ختوں ہے رس چوستی ہیں اور تمام رسوں کوایک دوسرے میں جذب کر دیتی ، میں اور شہد کا کوئی قطرہ میہ نہیں کہتا کہ میں اس پودے یااس در خت کار س ہو ل

ای طرح تمام جاندار نینداور موت کے بعد اصل حقیقت میں جذب ہو جاتے ہیں ، سب ایک ہو جاتے ہیں ، ہر ذات ہر آتمامی ایک ہی سچائی

●" مير \_ نيچ، کچھ نديال اتر کی طرف دوڑتی ہيں اور پچھ کچھ کی طرف۔

محنگااور سندھ کی طرح

سمندر ہے سمندر تک حاتی ہیں۔

بادلوں کو معلوم ہے انہیں کیا کر ناہے بادل انہیں اٹھالیتے ہیں سمندر ہے آسان کی طرف لے جاتے ہیں اور انہیں پھر سمندر کی طرف بارش کی صورت بھیج دیتے ہیں

```
اور وه پير سمندرين حاتي ٻن
                                                                                          اور جب وہ ندیاں سمندر میں ہوتی ہیں
                                                                      تواس ممرح مل جاتی ہیں کہ وہ یہ نہیں بتا سکتیں کہ وہ کون ہیں
                                                                                                           اور کون نہیں ہیں
                                                                                                        اس طرح میرے یے
                                                                                     تمام ماندارجو"ایک حقیقت" سے نکلے ہیں
                                                                                                         ا که بی حقیقت بس
                                                                                               سبایک دوسرے کا حصہ ہیں!
                                                                                     الله "باب نے کہااس نمک کویانی میں ملادو"
یجے نے نمک کوبانی میں محول دیا، نمک بانی میں اچھی طرح محل گیا۔ باپ نے کہا"اب بانی بی کردیمو کیسا ہے، پہلے اوپر سے چکھو، یجے نے بانی
                                                                                              بی کر کہا" نمکین ہے نمک کی لذت ہے۔
                                                                                              باب نے کہا" ورمیان سے چکھو"
                                                                     یجے نے پانی بی کر کہا" یہ بھی خمکین ہے" تمک کی لذت ہے"
                                                                                              باب نے کہا" نیچے ہے لی کر بتاؤ"
                                                                      'بچے'نے یانی بی کر کہا''یہ بھی نمکین ہے نمک کی لذت ہے''
                                                          باب نے کہا"اب یانی مجینک دو" بچے نے بانی مجینک دیالیکن نمک موجود تھا۔
باپ نے کہا" میرے بیجاس جسم میں مجمی سچائیای طرح رہتی ہے اس سچائی کوتم دیکھ نہیں سکتے لیکن وہ نمک کی طرح جسم میں گھل جاتی
                                                  ہے، سچائی ہی جو ہرہے، یہ آتماہے بھی روح ہے، یہی 'برہمن ہے' بھی ذات اور خود ک ہے!''
                                                                               انسان کا جسم" برہمن (معبود حقیق) کاشبر ہے
                                                                                             اورای شمر میں ول ایک قلعہ ہے
                                                            جہاں تمام فضاؤں کی خوشبوہاں لیے کہ ای قلع میں تمام فضائیں ہیں
                           ای میں زمین مجی ہے اور جنت مجی،اس کے پھیلاؤ کااندازہ نہیں کیا جاسکا،ای میں آگ بھی ہے اور ہوا بھی،
                                                                                                      سورج بعى اور جاند بمي
                                                                                                     تمام ستارے ای میں ہیں
                                                                                 اس ذات، اس آتمااس روح می توسب کھے ہے،
                                                                                         'برہمن' کے اس شہر میں سب کھے ہے
                                                                                                   تمام خواہشیں، تمام تمنا کیں
                                                                          جم بوزها موجاتا ہے لیکن برہمن کابیش مجمعاتار ہتاہے
```

جہم مر جاتا ہے لیکن میہ شہر روشن رہتا ہے انسان کی آتما،اس کی روح،اس کی ذات،اس کی خود ی

گناہوں سے دور

برهابے سے دور

غم اور موت ہے دور

بھوک پیاس ہے دور

اہے پیجان لو"

اس طرح اپنشدوں نے زندگی اور اس کی سچائیوں کو سمجھانے کی کو حشش کی ہے اپنشدوں نے علم کے نہ جانے کتنے چراغ روشن کیے ہیں۔ اپنشدوں نے ہربات انتہائی ڈرامائی انداز میں کہی ہے، مکالموں کا حسن ہر جگہ جھلکتا ہے، ان کی جمالیات کی بید دو ہوی خصوصیات ہیں۔ روشنیوں

ب طری سے ہروی سے ہروی ہوری میں میں ہے جات وقاہ سے ہر جند ہست ہیں بر ہمن رہتا ہے آتما کی روشنیوں سے جگمگا تارہتا ہے۔ اپنشدوں نے روشنی سے جگمگا تارہتا ہے۔ اپنشدوں نے روشنی کے جمال کو طرح طرح سے سمجھانے کی کوشش کی ہے۔

زندگی کے در خت کو کا کناتی شجر (Cosmic Tree) کہا گیا ہے اس طرح زندگی کے حسن و جمال کا تصور کرنا آسان نہیں ہوتا۔ بر ہمن اور انسان کی خود می کاذکر کرتے ہوئے اپنشدوں نے زندگی سے محبت کا درس دیا ہے انسان اور انسان کے دشتوں کو سمجھایا ہے۔ یہ دشتہ محبت دراصل کا کناتی شجر کی روشنیوں کارشتہ ہے۔ موت کے جمال کاذکر بھی غیر معمولی نوعیت کا ہے۔ فرد کی روح بر ہمن کی روح میں جذب ہوتی ہے لہذا موت کا کوئی خوف موجود نہیں ہے۔

اپنشدوں نے شبت سوچ اور قکر کے لیے بڑی توانائی بخفی ہے اپنے مکالموں سے توانائی کا احساس طرح طرح سے داایا ہے۔ سپ شبت (Positive) ہو تو داخلی توانائی کا اظہار بڑی شدت سے ہو تا ہے یہ توانائی اپنے جال و جمال کے ساتھ پوری کا نات کو کرفت میں لینے کی کوشش کرتی ہے۔ اپنشد ول نے بارباریہ سمجھانے کی کوشش کی حصش کرتی ہے۔ اپنشد ول نے بارباریہ سمجھانے کی کوشش کی ہے کہ انسان کا نئات میں مرکزی حیثیت رکھتا ہے ای مرکز کے کرد کا نئات کا تحریک قائم ہے۔ خودی بر نمن ہے دراصل اپنے دل کی گہر ائیوں میں از کر ای نے کہ واردیافت کرناچا ہے۔

. ,

## کتھاؤں اور رس کہانیوں کے سرچشمے

- ہندوستان کی کتھا ئیں اور رس کہانیاں
  - لوك كهانيان
  - جاتك كهانيان
  - اسطور / ديومالا
    - پُران

## مندوستان کی تھائیں اور رس کہانیاں

● ہندوستان کھاؤں اور رس کہانیوں ، کاایک بوا ملک ہے۔ کھاؤں کی ایک بوی روایت رہی ہے۔ ہندوستانی جمالیات کے بعض علماء مثلاً ڈانڈن (Dandin) وغیرہ نے کاویہ (بمعنی تخلیق) کی تمین صور توں کاذکر کیا ہے۔ شاعر کی، نثر ، شاعر کی اور نثر کی آمیزش کی صورت!ڈرامااورا یپک میں یہ آخری صورت ابھرتی رہی ہے۔ کھاؤں ، مہا کھاؤں اور رس ہے کہانیوں میں آمیزش کی صورت ابھرتی رہی ہے۔ کھاؤں ، مہا کھاؤں اور رس کہ نبری کے مناور کی جمعی کے دونوں کی آمیزش کی صورت ابھرتی ملتے رہے ہیں۔

'کھا' (رس کہانی، مختر کہانی) اور 'مہا کھا' (طویل افسانہ، ناول کی ابتد ائی صورت) کی تخلیق پہلے قدیم عوامی زبانوں اور بولیوں میں ہوئی، انچر نشوں اور پراکر توں نے مختف علاقوں میں جانے کتنی کہانیوں کو جنم دیا، پشاچی برہت کھا کی صورت وجود میں آئی، برہت کھا، کے معنی ہیں "بری یاطویل کہانی" یہ ہندو ستان کی پہلی طویل رس کہانی یا مہا کھا سمجی جاتی ہے، بدنصیبی یہ ہے کہ پشاچی زبان کی برہت کھااب موجود نہیں ہے۔

کہانی سنسکرت زبان میں ڈھالی گئی لیکن اس کی اپنی صورت قائم نہیں رہی، یہ کہنا آسان نہیں ہے کہ سنسکرت زبان میں "برہت کھا"اپی تمام خصوصیتوں کے ساتھ موجود ہے۔ اس طرح کہانی کارکانام محماد حید (Gunadhya) ملتا ہے جوایک بڑا شاعر بھی تھا، یہ بتانا بھی مشکل ہے کہ کیا واقعی وہی برہت کھا، کافنکار ہے؟ کئی لحاظ ہے 'برہت کھا 'کور کھا 'اور 'مہا کھا' کہانی اور طویل رس کہانی کا ایک بنیادی سر چشمہ قرار دیا جا سکتا ہے۔ اور مانی قضاؤں میں بھی زندگی کی بعض بنیادی سر چشمہ قرار دیا جا سکتا ہے۔ فوق الفطری کی شکل کرتے ہوئے منظف پر اسر ار علاقوں میں پہنچتی ہے اور رومانی فضاؤں میں بھی زندگی کی بعض بنیادی سے پائیوں کو پیش کردیت ہے۔ فوق الفطری کی تفساؤں کی تعل کرتے ہوئے مختلف پر اسر ار علاقوں میں پہنچتی ہے اور رومانی فضاؤں میں بھی زندگی کی بعض بنیادی سے پائیوں کو پیش کردیتی ہے۔ فوق الفطری کو تفساؤں کی تفسی نیادی سے پائیوں کو پیش کردیتی ہے۔

ایشیائی مزاج نے انتصاد کے فن کو بمیشہ زیادہ پند کیا ہے، یہ کہناغلط نہ ہوگا کہ ایشیا کے آرٹ کی بنیادی بڑی خصوصیت انتصار کا حسن ہوا گئیو، ہویا کتھایار س کہانیاں، غزل ہویا چینی اور جاپائی شاعری الیشیاکا مزاج ہور ہے مزاج ہے مزاج ہے مناف ہو بی مزاج نے فن کی طوالت کو بمیشہ پند کیا ہے۔ 'ایلیڈا' 'اوڈ نیی'' پاراڈائز لاسٹ، محکسیئیر ، برنارڈ شااور دو سرے ڈرامانگاروں کے ڈراہے ، ناول و غیر ہاس مزاخ کو سمجھاتے ہیں۔ ایشیا میں جاپائی اور چینی شاعری اور انڈو نیشیا، ملایا اور ہندوستان کی رس کہانیاں اور قصے اختصار کے حسن کو لیے ہوئے ہیں، 'رامائن 'اور 'مہابھارت، جن کا شارونیا کے مشہور 'ایک 'میں ہو تا ہے اپنے اندر 'رس کہانیاں' لیے ہوئی ہیں۔ جو طوالت ہے وہ محض اس لیے کہ دو نوں شاعری کے بہترین نمونوں کو بھی لیے ہوئی ہیں، رامائن، کی کہانی مہا کتھا نہیں کتھایار س کہانی ہے۔ شاعری اور ڈرامانے اس میں اتنی و سعت پیدا کی ہے۔ ای طرح مہابھارت ، کی کہانی مختلف جہوں اور مناظر کے ساتھ زیادہ سے زیادہ مہا کتھا، یاطویل کہانی ہے۔ جانے کتنی چھوٹی بڑی رس کہانیاں شامل ہوئی ہیں۔ ہمیں معلوم ہے کہ دونوں لینی رامائن اور مہا بھارت کار شتہ عوامی ذہن سے ہاور لوک کتھاؤں سے ہے ، دونوں کہانیاں صدیوں پرانی ہیں 'رامائن 'اور 'مہا بھارت کی گھارت کی تخلیق کے بعد بھی اس کی کئی صور تیں انجاز کر رامائن 'اور 'مہا بھارت 'کی تخلیق کے بعد بھی اس کی کئی صور تیں انجر کر سامنے آئی ہیں 'رامائن 'کی بنادی کہانی ہیں بھی تبدیلیاں ہوتی رہی ہیں۔

'رامائن' کی کوئی ایک کہانی نہیں ہے،اگر کہانیوں کی بکسانیت ہے بھی تو کر داروں کی شخصیتیں مختلف ہیں، مثلاً ایک رامائن ہیں سیتنا، راون کی بیٹی ہیں، راون اور اس کی بیٹی کی ایک علاصدہ کہانی جو'رامائن' ہے جڑی ہوئی ہے۔'مہابھارت' میں ہندوستان کی گئی کہانیاں اور کتھا کیں جذب ہو گئ

'راہائی'، د ہوں اور چوپائیوں، ہیں ایک بڑا شعری کارنامہ ہے، یہ نظم مسلسل نہیں ہے، دو ہوں اور چوپائیوں ہیں تجربوں کا ظہار ہو تاہے اور ہر تجربہ اپنی جَد ایک اکائی ہے۔ استعاروں ہے تکی عبائی خوبصورت شاعری کے جانے کتنے نمونے طبتے ہیں، ہمیں معلوم ہے کہ دو ہزار سال ہے رام کی کہانی ہند و متان میں موجود ہے، 'راہائی' میں ہر کر دار اپنی خاص تابناگی رکھتا ہے، 'کینوس' بڑا نہیں ہے لیکن کر داروں کے عمل اور رق عمل کی وجہ ہے ہر منزل اور مقام پر تابناگی بڑھی ہے اور 'کینوس' میں گہرائی پیدا ہوئی ہے، ایک خوبصورت کھایا مہا کھایارس کہانی میں ایسابی ہو تا ہے۔ علی داس کی تخلیق صلاحیت اور تخلی فکر اسے عظیم شاعری کا ایک نمونہ ضرور بناتی ہے لیکن یہ شاعری جس قصے کے بطن ہے بھو تی ہے وہ ایک خوبصورت رس کہانی ہی ہے۔ کی بور وپی ناول کی طرح یہاں کوئی چھلی ہوئی کہانی نہیں ہے، اختصار کا حسن اپنی جگہ برہے۔ چھوٹے بڑے واقعات کی چیکش کی خوبصورتی اپنی جگہ برہے۔ دوہوں اور چوپائیوں کی معنویت کے جلوے اپنی جگہ برہیں۔

ہند و ستان کے کہانی کاروں نے ہمیشہ مختصر کھاؤں اور رس کہانیوں ہی کو زیادہ پبند کیا ہے چھوٹی کہانیوں میں تج بے کارس زیادہ گہر ااور شیریں ہوتا ہے ابتد اے ہند و ستانی کہانی کاروں کامز اج ہی ایسارہا ہے ، چھوٹے چھوٹے خوبصور ت تج بوں میں تکینے بڑنے کا عمل انہیں زیادہ پبند ہے۔

یہ کہنا بھی غلط ہوگا کہ ہند و ستان کے ماضی نے ہمیں طویل قصیا ناول سے ملتی جلتی کہانیاں یاطویل کھا کیں یاطویل رس کہانیاں نہیں دی ہیں، یقینا دی ہیں لیکن ہند و ستان کا تخلیق ذبمن عام طور پر ابتد اے مختصر قصوں ، حکایتوں ، مختصر کھاؤں اور رس کہانیوں کی جانب ماکل رہا ہے۔ اس کے چیچے لوک کہانیوں اور اسطور کی قصوں اور کر داروں کی ایک بڑی مضبوط اور مشحکم روایت رہی ہے ، فسانہ نگاروں کے ذبمن کی تشکیل میں اس روایت نے زیادہ حصہ لیا ہے۔ ' بنج شنز' کی حکا بتوں کا تعلق بھی اس روایت سے گہر اے۔ بدھ اور جین او بیات کا مطالعہ کیا جائے تو یہ حقیقت اور واضح

ہوگی۔ جاتک کہانیاں ہوں یا جین قصے یا پرانوں کے فسانے یہ سب انتصار کے حس کو لیے ہوئے ہیں۔ بہت تلاش و جبتی کے بعد یورونی علاء کو ہندو ستان میں چا لیس رس کہانیوں کے ناموں کا پیۃ چلا جنہیں انہوں نے ''ناول''کہاہے، ان میں صرف تیرہ طویل قصوں کی پہچان ممکن ہو سکی ہے۔ سنگرت اور مختف علا قائی زبانوں میں یہ طویل کہانیاں موجود ہیں۔ یہ کہنا ممکن نہیں کہ ان میں کتنے قصے اصل صور توں میں ہیں ان میں کا دمبری کا مبری (Bana) دھان بالا (بان Dhanbalau) اور تیک منجری (Titakamanjari) کے نام ہم نے سے ہیں۔ یہ علاء ، بالیہ سندری (Malyai کی بھی ذکر کر تے ہیں لیکن طویل قصوں یا ناولٹ کی صور توں کی کہانیوں کی تعداد اتن کم ہے کہ مختفر رس کہانیوں اور مختفر کتھاؤں وغیرہ کے سامنے ان کی کوئی زیادہ حیثیت نہیں رہتی ،کاد مبری کے علاوہ میری نظر سے کوئی ایساطویل قصہ نہیں گزرا کہ جس پر پچھ تنصیل سے لکھا وغیرہ کے ماجوں۔

مند وستانی قصول کہانیوں کا ایک قدیم سرچشمہ 'لوک کہانیاں'

- ہند و ستانی قصوں کہانیوں کے جو قد یم سر چشنے ہیں ان میں مندر جہ ذیل آہم ہیں:
  - لوك كهانيان
  - واتك كهانيان
  - اسطور / ديو مالا
    - پُران

ملک کے مختلف علاقوں میں لوک کہانیاں سینہ بہ سینہ چلی ہیں، زبانی کہانی سنانے کی ایک بڑی روایت رہی ہے۔ مختلف تدنی اور ثقافتی روایت کھی ایک میں ایک رشتہ پید اگر نے میں لوک قصوں کہانیوں نے ایک بڑااہم کر داراداکیا ہے۔ ہندو ستان کے گاؤں دیباتوں اور شہروں کی روایات واقد اراور جیسی نہیں رہی پھر بھی تحد نی اور ثقافتی روایات واقد ار کی ایک و صدت انجر کر آئی، اس و صدت کو پیدا کر نے میں جہاں اور بہت میں وایات واقد اراور تاریخی محرکات نے حصہ لیا ہے وہاں لوک کہانیوں اور قصوں کارول بہت اہم رہا ہے۔ ایک علاقے کی کہانیاں دوسر سے علاقوں میں پیٹی ہیں اور وہاں کی روایات اور ثقافتی اقد ار میں اس طرح جذب ہو گئی ہیں۔ مختلف علاقوں سے ہو۔ ہندو ستانی تہذیب کی و صدت اور اس و صدت کے طوؤں سے آئنار کھنے میں لوک کہانیاں بھیٹی بیٹیں رہی ہیں۔ مختلف علاقوں کے 'ایک' نے انہیں قبول کیا اور ان کی معنی نیز مطوں کو اجا کر کرنا شروع کیا، قصے بھی پہند کی گئیں اور افلاتی نکات بھی، پھر بہت می لوک کہانیوں کی سحر انگیز وی کے انگیز اور طلسی فضائیں بھی پہند کی گئیں اور افلاتی نکات بھی، پھر بہت می لوک کہانیوں سے کا چوں اور کر داروں اور فضاؤں کی سحر انگیز میر بھی ان کے اثرات ہو سے ، رام ، کرشن اور ارجن وغیرہ کے کر دار بھی لوک کہانیوں سے 'ایپک' کے بیانیے اظہار پر بید کہانیاں اثر انداز ہو کی کہانیوں سے 'ایپک' کے بیانیے اظہار پر بید کہانیاں اثر انداز ہو کی وہان کہانیوں سے 'ایپک' کے بیانیے اظہار پر بید کہانیاں اثر انداز ہو کی کہانیوں سے 'ایپک' کے کہانیوں کی سحر انگیز کی پر بھی ان کے اثرات ہو سے ، رام ، کرشن اور ارجن وغیرہ کے کر دار وی اور کہانیوں کے کہانیوں سے 'ایپک 'کے جینے ہیں۔ کہتے ہیں۔

لوک کہانیاں قدیم انسان کے خیالات کواس طرح اجاگر کرتی رہی ہیں کہ زندگی اور کا کنات کے تعلق ہے اس کے احساسات کا علم ہو تارہا ہے۔ ان کا اپناا کے گجر ہے جس سے قدیم تاریخ کے کئی مختلف پہلوؤں کو سیجھنے ہیں دو ملتی ہے۔ لوک قصوں کہانیوں کے نہ جانے گئے ایسے پہلو ہیں جوقد یم انسان اور اس کے گلجر کے نقوش کھلی کتابوں کی طرح لیے ہوئے ہیں حکامیتیں، کہانیاں، قبیلوں اور چھوٹی بری جماعتوں کے ربخانات کو روش کرتی ہیں اور قدیم تمرنی طقوں کی بنیادی اور امتیازی خصوصیات تک پہنچاد ہی ہیں۔ انسان کے عقاید، تو ہمات اور رسم و رواج کے نہ جانے گئے نقش ان میں جذب ہیں لا شعور سے شعور کی جانب مختلف قبیلوں اور جماعتوں کا جوسفر جاری رہا ہے اس سفر کی پہچان کرتے ہوئے دلچسپ اور جبرت انگیز انکشافات ہوتے ہیں، اجتماعی اور نسلی تجربوں میں تخیل اور تخلیقی تخیل کے عمل کا مطالعہ بھی کم دلچسپ نہیں ہوتا، 'جانگ '' بنچ تنز' کھا سرت ساگر، رامائن اور مہا بھارت کی کہانیاں نہ جانے کتنی صدیوں تک لوک قصوں کہانیوں میں محفوظ ربی ہیں، فذکار وں کے تخیل اور تخلیقی تخیل نے انہیں دیکھیے کہاں پہنچادیا، ان کہانیوں کی گہرائیوں میں اتر نے کے بعد ہی سچائیوں کا بہتر علم ہوتا ہے۔ رہن سہن، رسم ورواجی، عقاید، تو ہمات، نے انہیں دیکھیے کہاں پہنچادیا، ان کہانیوں کی گہرائیوں میں اتر نے کے بعد ہی سچائیوں کا بہتر علم ہوتا ہے۔ رہن سہن، رسم ورواجی، عقاید، تو ہمات،

مشاہدوں کی طاقت، چھوٹے بڑے ساج میں افراد کا عمل ، زمین اور انسان کارشتہ ، رومانیت اور شدید رومانیت ، فوق الفطری مزاج، جانوروں اور پر ندوں کی انہیت ، غرض میہ سب باتیں "زبانی روایات (Oral Tradition) سے تحریری روایت تک پہنچ گئی ہیں ، فزکاروں کے تخیل اور تخلیقی تخیل نے انہیں نئی صور تمی عطاکر دی ہیں اور انہیں حد در جہ متحریک کر دیا ہے ، اتنام تحریک کر دیا ہے کہ صدیوں ان کاسفر جاری رہا ہے اور نہ جانے اور کتنی صدیوں تک کاسفر جاری رہے گا۔

لوک قسوں کہانیوں کا ایک بہت بواکار نامہ ہے ہے کہ ہمیں انگنت گیت حاصل ہوئے ہیں۔ یہ گیت کہانیوں کے اندرونی نغیے بن گئے ہیں،

چوں کو کہانیاں سنانے اور گاؤں گاؤں، شہر شہر گھو منے والے کتھاؤں کے خالق کہانیاں سناتے ہوئے ایسے اشعار اور گیت بھی سناتے تھے کہ جن ہے

قصے کی روح زبن میں اتر جاتی تھی، گیتوں نغوں کی سحر انگیزی سنے والوں کو کرفت میں لے لیتی تھی، جاتک کہانیوں ہے ان کی اہمیت کا زیادہ احساس ہو تا ہے۔ لوک قسوں کہانیوں کی بات اس ہے بھی آ گے بو ھی ہے، کہانیاں، تمثیلوں اور رقص اور ڈراموں کی صور تمیں اختیار کر گئی ہیں، ہندو ستان میں ڈراسے کا وجود بھی غالبًالوک کہانیوں کی وجہ ہے ہوا ہے۔ تمثیلوں کی پیشکش اور ڈراموں نے لوک کہانیوں کو اجتما تی زندگی کا ایک حصہ بنادیا۔ و نیا کے ہر سان کی تاریخ میں جہاں لوک قسوں کہانیوں کی اہمیت ہے (اور اہمیت کہاں نہیں ہے، ہر ملک کے ساج کی تاریخ اور تاریخ کے ہر دور میں لوک کہانیوں کی اہمیت ہے ۔ وہ تمثیلیں اور وہ رقس اور ڈراسے کہ جن کا انحصار عوامی زبن کے خاتی مثلاً مکالموں میں اس قسم کی ہا تمیں ہمیں کہا تھی۔ ہمیں کی گہرائیوں تک بہنچ جاتے مثلاً مکالموں میں اس قسم کی ہا تمیں ہمیں کہا تھی۔ ہمیں گئی ہیں:

"اس مخص ہے دور رہو کہ جے بہت جلد غصہ آ جا تاہے"

"اس مخض ہے دوئی نہ کر دجو حاسد ہے"

"اجیما آدمی ہرونت اچھاہی سو چنااور اچھاہی کرتاہے"

" کچھ لوگ ایسے ہوتے ہیں کہ جن کی زبان پر شہد ہو تاہے لیکن دماغ میں زہر بھر اہو تاہے "

"جوایے وعدے بورے نہیں کرتے ان کی صحبت ہے دورر ہو"

"جو مخص زیاده باتیں کر تاہے ده مدد نہیں کر سکتا"

"ان کااحرام کروجو خدا پرست ہیں"

"اے میرے بچوں،اند جرے میں روشیٰ کے بغیر قدم نہ بڑھاؤ"

تحریری ادب تک بہنچ بہنچ نہ جانے کتے لیجنڈ ہم ہو گئے جانے کتے واقعات و کردار کھو گئے ، کہا جاتا ہے دیو پریوں کی بہت کی کہانیاں تحریری ادب تک نہنچ بہنچ ان کی بہت کی صفات گم ہو سکتی جو بری ادب تک نہ بہنچ سکیں۔ صرف زبان ہے کہانیاں سائی جائیں توایک نسل ہے دوسری نسل تک بہنچ بہنچ آن کی بہت کی صفات گم ہو سکتی ہیں اور وہی ہوا بھی ہے ، رامائن اور 'مہا بھارت 'کی کہانیاں بھی سینہ بہ سینہ چلتی رہی ہیں چر تحریری صورت میں پیش ہوئی ہیں۔ ہند و سائی رقص میں لوک کہانیوں کا قصہ بن بھی موجود ہے اور بنیادی آہنگ بھی، ثالی ہند میں لوک کہانیوں اور گیتوں کو زیادہ اہمیت حاصل ہوئی اس کے بر عکس جنوبی ہند میں لوک کہانیاں رقص اور نغوں میں ڈھلی نظر آتی ہیں۔ نہ ہی قصے ، جانور وں اور پر عموں کی کہانیاں ، آنوال یہ سب کی نہ کی صورت میں تمثیل ، ڈرامااور گیت میں موجود ہیں، شادی بیاہ ، بچوں کی بیدائش ، تہوار اور اقد ارکی کھش وغیرہ ابتدائی موضوعات رہے ہیں جن کاسفر آج تک جاری ہے ، ہر علاقے میں وہ منی پور ہویا کشمیر ، ہریانہ ہویا کیرالا ، راجستمان ہویا اتر پر دیش اور

بہادا کیہ ہے زیادہ قبلیوں کی لوک کہانیاں کمتی ہیں کہ جن ہیں ہے موجود ہیں۔ ناگااور گوجراور نہند منگول اور نہند منگول اور نہند تحق ہیں۔ سفید جاد واور کی تخلیق، زیدگی اور موت، چاند، ستارے، سورج، زیمن ،آسان، عورت مر داور جائے گئے موضوعات لوک کہانیوں کی بنیاد ہے ہیں۔ سفید جاد واور کا اللہ جادوا گا قبیلوں اور آسام کی کہانیوں میں جادو دگاتے ہیں، فیعای (Phantasy) کی ایک دنیا آباد ہے۔ کا کائی انٹروں (Rosmic eggs) کاڈکر کالا جادوناگا قبیلوں اور آسام کی کہانیوں میں جادو دگاتے ہیں، فیعای (Phantasy) کی ایک دنیا آباد ہے۔ کا کائی انٹروں (ور اسال کی کہانیاں بھری کہانیوں بار بار ماتا ہے۔ کا کائی انٹروں (ور ور اسال کی کہانیاں بھری کہ ہوں نہ تھا ایک سناٹا تھا کوئی صورت موجود دہتی، ہر جانب تاریکی تھی لوک کہانیوں میں شائل ہوئے ہیں، ذیمن اور آسان کے ملاب یاد صال کی کہانیاں بھی موجود ہیں، پر انوں اور دیو مالائی قصوں میں اس نے انتہائی نمایاں حثیت حاصل کرئی، ملک کے مختلف علاقوں میں آت جو گیت گائے جاتے ہیں شال میں موجود ہی، پر انوں اور دیو مالائی قصوں میں اس نے انتہائی نمایاں حثیت حاصل کرئی، ملک کے مختلف علاقوں میں آت جو گیت گائے جاتے ہیں شال میں موجود ہی، پر انوں اور دیو مالائی قصوں میں اس نے انتہائی نمایاں حثیت حاصل کرئی، ملک کے مختلف علاقوں میں آت جو گیت گائے جاتے ہیں شال موجود میں بازوں، جو مر ، بیاا، بھی و غیر والی ہوں ، پولیاں، جارہ کی بہائوں کا سہادا لیا ہے، اور کہائوں نہیں ، دولیوں اور ویشوں اور والنوروں نے موجود کی کہائیوں کو سرح کی جاسے میں بروان کی ہوں کو طرح طرح ہورے ہیں جو اور کہائی ہی ہو کہائیاں دنیا کہائی دیا کہائی ہوں اور احساسات اور جذبات کی ہے کہائیاں دنیا کے لوک ادب میں نمایاں حثیت رکھتی ہیں ، ہیر را بختا کی ہو کہائیاں دنیا کے لوک ادب میں نمایاں حثیت رکھتی ہیں ، ہیر را بختا کے مختل کہاجات کہ دیا گی سور ہور کہائی ہور سے موجود ہور کہائی ہور کے دور ہور کہائی ہور سے موجود کی ہور کہائی ہور کے دور کی کہائیاں دیا ہور کہائی ہور سے موجود کہائی ہور کے دیا ہور کہائی ہور سے موجود کہائی ہور کی کہائیوں نے صدیوں اے طرح طرح طرح ہور کی کہائیوں کے موجود کی ہور کو کہائی ہور کے دور کی کہائیوں کے صدیوں اے صدیوں کے حدالے ہور کہائی ہور کے کہائیوں کے صدیوں کے صدیوں کے حدالے میں کے دور کی کہائیوں کے صدیوں کے صدیوں کے حدالے کو کہائی ہور کے کہ

لوک کہانیوں اور تمثیلوں کا مطالعہ کرتے ہوئے اس بات کو فراموش نہیں کرنا چاہیے کہ ہندوستان کی مشتر کہ تہذیب کی تاریخ بہت پرانی ہے، دوسرے ممالک کی کہانیاں بھی یہاں پہنچی رہتی ہیں مقامی کہانیوں سے ان کی آمیز شمیں ہوئی ہیں، آریوں، یو نانیوں، عربوں، بجمیوں اور افغانوں کے نہ جانے گئی اور افغانوں کے نہ جانے گئی اور اس ملک کی کہانیوں کو بھی متاثر کرتے رہے۔ ہندوستان کی لوک کہانیوں نے نہ جانے گئی نسلوں اور ان کے کچر ندا ہب اور زبان وادب کے اثرات قبول کیے ہیں۔ صدیوں یہ سلسلہ جاری رہا ہے۔ پراکر توں کا مطالعہ کرتے ہوئے نہ جانے گئی سچائیاں سامنے آئیں گی۔

ہند و ستانی قصوں کہانیو ں کے اس سب سے بڑے قدیم سر چشے کا گہر امطالعہ انجمی باتی ہے۔

مند وستانی قصول کہانیوں کا ایک قدیم سرچشمہ جاتک کہانیاں' ● "ہند و ستانی جمالیات " پر کام کرتے ہوئے جب میں نے سانچی کاسٹر کیا تو سانچی کے در وازے پر جاتا جاتک کو نقش پایا۔ معلوم ہوا کہ سانچی کے علاوہ بارہت اور امر اؤتی کے استوپ پر بھی جاتک کے نقش موجود ہیں۔ (1) کر داروں کے یہ نقش تیسر ی / دوسر ی صدی قبل مسیح کے ہیں، بدھ عمار توں پر جا بھوں کے مناظر پیش کرنے کا سلسلہ قائم رہا ہے۔ عمار توں کے ٹوٹ جانے کی وجہ سے یہ نقوش بھی مجم ہوگئے، تیسر ی / دوسر ی قبل مسیح بدھ فذکار وں نے جاتک کہانیوں کے جو مناظر پیش کیے ان سے ان قدیم کہانیوں کی اہمیت کا حساس ہو تا ہے۔ سانچی اور بارہت کے استوپوں پر جن جاتک کہانیوں کی تقسویریں یا مناظر ہیں ان کہانیوں کے عنوانات بھی لکھے ہوئے ہیں۔

سانچی کے سفر ہے قبل میں نے جا بھوں کا مطالعہ نہیں کیا تھا۔ ان کہانیوں کے متعلق ادھر ادھر کچھ پڑھاضر ور تھا کہانیاں حاصل نہیں ہوئی ہے سے سے بیش کیا تھااور اس کی سے تھیں۔ آر ڈیوڈس (T.W. Rhys Davids) نے کچھ جا تک کہانیوں کو انگریزی زبان میں Jataka Tales کے نام ہے پیش کیا تھااور اس کی سے تعلیہ اندن سے 1880 ہے میں شائع ہوئی تھی ، تلاش کے باوجود جھے یہ کتاب حاصل نہ ہو سکی ، پر دفیسر ای۔ کوول (1800 م 1826 کے ان کول (1903 م 1826 کے بانیاں میں گئیں یہ کہانیاں چے جلدوں میں تھیں اور ان میں کل 547 جا تک کہانیاں میں شائع ہوئی تھیں۔ پہلی بار کیسرج سے (1895ء 1907) کے در میان میں شائع ہوئی تھیں۔ پہلی جلد میں جھے 150 جا تک کہانیاں ملیس متر جم تھے تھیں۔ پہلی جلد میں جھے 150 ہانیاں تھیں ،ان سب کاتر جمہ (Robert Chalmers) جو آگسفورڈ یو نیور سٹی کے "اور بل کالج" سے وابستہ رہ چکے تھے ،دوسر کی جلد میں 138 کہانیاں تھیں ، متر جم تھے لا۔ کہانیاں تھیں ، متر جم تھے کہانیاں تھیں ، متر جم تھے۔ کہانیاں تھیں ،متر جم تھے۔ کہانیاں تھیں کہانے کہانیاں تھیں کہانے کہانیاں تھیں کہانیاں کہانیاں تھیں کہانیاں کہ

چوتھی جلد میں 72 کہانیاں تھیں متر جم تھے W. H.D.Rouse پانچویں جلد میں 27 کہانیاں تھیں ترجمہ H.T. Francis نے کیا تھا اور چھٹی جلد میں 10 کہانیاں تھیں متر جم تھے E. B. Cowell جو کیمبرج یونیورٹی میں سنسکرت زبان و ادب کے پروفیسر تھے اور (H.D.Rouse)جو سنسکرت زبان کے اسکالر تھے کیمبرج میں گرامر اسکول کے مدرس اعلیٰ بھی رہ چکے تھے۔

جب547 جاتک کہانیاں ایک ساتھ حاصل ہو کیں تولطف لے لے کرایک ایک کہانی پڑھ گیا،ان کہانیوں کاتر جمہ براہ راست پالی زبان سے انگریزی زبان میں کیا گیا تھا۔

لفظ جاتک کااستعال تیسری صدی قبل میچ ہے ہو تارہا ہے۔ کہاجاتا ہے کہ جاتک کا تعلق پال کے جات (Jata) ہے معنی ہیں جنم ابدھ ازم کے معروف جر من اسکالر ایچ کرن (H. kern) نے اپنی کتاب (Der Buddhismus) میں جاتک کا ترجمہ دکا یت یا مختصر ترین کہانی کیا تو جاتک کا مفہوم میں منہوم ملک ہے۔ بن گیا، دکا یت مختصر ترین کہانی اس مفہوم کو گئی اسکالر زنے قبول کیا ہے، اسپیر (Speyar) کی کتاب 'جاتک مالا '(Jatak mala) میں بہی مفہوم ملک ہے۔ جاتک کہانیاں، بدھ لٹریچر اور بدھ تھر کی روشن جبوں کو پیش کرتی ہیں، ان کہانیوں کی جڑیں ملک کی لوک کہانیوں اور گا تھاؤں میں پوست

<sup>(1)</sup> اجتماع می جاتک کہانیال نقش ہیں، بدھ عمار توں پر جاتک کہانیوں کے نقش ہونے کاذکر فامیان نے بھی کیاہے۔ش۔ر۔

بیں بعض کہانیوں کی خصوصیات ابتدائی تمدنی زندگی اور قدیم لوک حکایتوں اور قصوں تک ذہن کو پہنچادیتی ہیں۔

'جاتک کہانیاں'، نٹر میں ہیں، بہت ی کہانیوں میں اشعار قصوں کی روح کا نغیہ بن مجے ہیں چھندیا مصرعے سچائیوں کو اور روشن کردیتے ہیں، بید گاتھا ئیں (Gathas) ہیں لوک کہانی کو سناتے ہوئے کہانی بیان کرنے والے نج کی میں اشعار سناتے رہے ہیں تاکہ کہانیوں کا جو ہر زیادہ نظر آئے زیادہ معنی خیز بنے، کہانیاں احساس اور جذبے سے رشتہ قائم کرلیں۔ محققین کا خیال ہے کہ گاتھا کیں، بلا شبہ بہت قدیم ہیں جاتک، سے بھی قدیم، ہاں یہ حقیقت ہے کہ گاتھاؤں میں الفاظ تبدیل ہوتے رہے ہیں اس وقت جو گاتھا کیں ہمیں حاصل ہیں ان کی زبان اور ان کے اسلوب میں یقینا تبدیلی ہوئی ہوئی ہے۔ بہت می حاصل شدہ گاتھاؤں کی زبان این قد امت کا احساس ولاد تی ہے۔ لئا (سری لئا) گاتھاؤں اور جاتک کہانیوں کا ایک برا گہوارہ رہا ہے۔

مختقین کتے ہیں کہ گاتھا کیں اور خصوصا شکلصالی کا تھا کی بنیاد رہی ہیں، پہلے گاتھاؤں ہی میں کہانیاں پیش کی گئیں، نثری کہانیوں کا وجود بعد میں ہواہے۔ 130ء میں شکلھالی اور پالی بانوں کے عالم بدھ گھوش (Buddhaghosa) نے شکلھالی گاتھاؤں اور جائک قصوں کا ترجمہ پالی زبان میں کیا تھا، اس کے بعد ہی آہتہ آہتہ شکلھالی گاتھا کیں اور پر انی جا تک کہانیاں گم ہوتی گئیں۔ گاتھاؤں کی پیش نظر جاتک کہانیوں میں اشعار اور مصر عوں کا مطالعہ کرتے ہوئے اس بات کو ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ گاتھا کیں سینہ بہ سینہ چلتی رہی ہیں لبذا انفظوں میں تبدلیاں ہوتی رہی ہیں بہت ہے الفاظ وی نہیں رہے کہ جوابتد او میں تبیں جاسلوب میں مجمی تبدیلی ہوتی رہی نظر رکھنے کی ضرور ہے کہ بعض جاتک کہانیاں محتلف انداز ہے ہیں کہ جنہیں کہانیوں سے علاصدہ کر کے سمجھائی نہیں جاسلا اس حقیقت پر بھی نظر رکھنے کی ضرور ہے کہ بعض جاتک کہانیاں محتلف انداز ہے دہرائی گئی ہیں اور ران کے ساتھ گھاؤں کے مصرے اور اشعار بھی تبدیلی ہو گئے ہیں۔ لکا جاتک کہانیوں اور گاتھاؤں کا ایک انہم گہوارہ ضرور تھالیکن ویں ہیں، بدھ علاء اور بدھ مجکشوا نہیں لڑکا لے گئے، شکھالی زبان ہی تبدیل ہو گئے ہے کہ کہانیوں اور گاتھاؤں کو پالی ہے پر انی شکھالی میں ڈھالا گیااور علی میں اور کا تھاؤں کو پالی ہے پر انی شکھالی میں ڈھالا گیا اور گاتھاؤں کو پالی نہاں ہو لئی تھیں اور گاتھاؤں کو پالی نہاں ہو لئی تھیں اور گاتھاؤں کو پالی زبان میں ایک کتاب مر جب ہوئی تھیں اور شکھالی میں ڈھال کی میں مدی ہجری ) سے رافع تھیں اور گاتھاؤں کو پالی زبان میں ایک کتاب مر جب ہوئی ہا ہرین بدھ گھوش کو مر جب نہیں مائے تان میں آئی ہوئی کہانیاں اور گاتھائی ہوگئی تھیں۔ کہانیاں ہوگئی تھیں۔ کہانیاں ہوگئی تھیں اور کا تھا کیں جو پالی زبان میں ایک کتاب مر جب ہوئی کہانیاں ہوگئی تھیں۔ کہانیاں کو مر جب بدھ گھوش کو مر جب بیں مدی ہجری ) سے رافع کا میں ہوئی کہانیاں ہوگئی تھیں۔ کہانیاں میں منتوں کی کہانیاں ہوگئی تھیں۔ کہانیاں ہوگئی تھیں۔ کہانیاں ہوگئی تھیں کہانیاں ہوگئی تھیں۔ کہانیاں ہوگئی تھیں۔ کہانیاں کو کہانیاں ہوگئی تھیں۔ کہانیاں ہوگئی تھیں۔ کہانیاں ہوگئی تھیں۔ کہانیاں ہوگئی کہانیاں ہوگئی تھیں۔ کہانیاں ہوگئی کہانیاں ہوگئی کہانیاں ہوگئی کہانیاں ہوگئی کو مر جب نہیں کہانیاں کو کہائیاں ہوگئی کو مرتب ہوگئی کو مرتب ہوئی کہانیاں کو کہائیاں کی کہانیاں کو کہا

' جاتک' بدھ کے '' پچھلے جنموں کی کہانیاں ہیں۔ بدھ راہباور بھکٹو جاتک کہانیوں کو ملک کے مختلف علاقوں میں لے گئے صرف آتاہی نہیں کیا بلکہ ملک سے باہر بھی لے گئے ،ایر ان اور عراق میں بدھوں کی بستیاں آباد تھیں ، جاتک کہانیاں صرف ان علاقوں میں پیٹی ہی نہیں کہ جہاں بدھ بستیاں وجود میں آئی تھیں بلکہ ان علاقوں کے ادبیات کو متاثر بھی کیا ، جاتک کہانیاں دوسر سے ملکوں کی کہانیوں میں اس طرح جذب ہو گئیں جیسے وہ ان ہی ملکوں کی کہانیاں ہوں۔

کوتم بدھ کے خیالات اور پیغامات کے تعلق ہے جو بدھ لٹریچ سامنے آیا ہے اس کی چند بنیادی خصوصیات یہ ہیں۔

- 1- نثری خطبات (Sutta)
- 2- منظوم ومنثور واعظ (Geyya)
- 23 خيالات و پيغامات كى تشريخ (Veyyakarana)
  - 4\_ گاتمائين(Gathas)

- 5. اقوال زرين (Uda'na)
- 6. مختررتین جملے /ابتدائیہ "تواس طرح بدھ نے کہا(Itivuthaka)
  - 7. باتک (Jatakas) / بدھ کے پچھلے جنموں کی کہانیاں
    - 8۔ معجزات کاذ کر (Abbhutadhamna)
  - 9۔ سوال وجواب کے ذریعہ بدھ کی تعلیمات (Vedalla)

جائک کہانیوں کا مطالعہ کرتے ہوئے کہ وہیں یہ تمام خصوصیات نمایاں ہوتی ہیں، نٹری خطبوں کا سحر بھی ہے اور منظوم ومنثور واعظ کا آہنگ بھی، مختصر ترین جملوں میں بدھ کے بنیاوی خیالات و پیغامات کی تشریح بھی ہے اور کا تعاوٰں کا نغیہ بھی ، اقوال زتریں بھی طبح بیں اور کہانیوں کی ابتدا اس طرح بھی ہوتی ہے "تو بدھ نے اس طرح کہا"معجزوں کاذکر بھی ہے اور سوال وجوا ب کے ذریعہ سچا ئیوں کی بہچان کا ملسلہ بھی قائم ہے۔

- مانکول کی عام تکتیک بدے۔
- 1 كهاني كاتعارف (Paccuppannavatthu)
  - 2- نثری کہائی (بیانیہ) (Atitavathu)
    - د\_ گاتمائين(Gathas)
- 4 کہانی پر مخصر تبسرہ محاقدات کی تشریح (Veyyakarana)
- 5- ماضى كى كہانى سے خود برھ كى وابتكى ، كہانى ميں بدھ كى بيطان خود بدھ كى زبان سے (Samodhana)

قدیماہ رقد کم تر عوامی لوک کہانیوں میں نٹر اور شامری دونوں کالطف ماتاہے ، نٹر میں کہانی سناتے سناتے کہانیوں میں نٹر اور شامری دونوں کالطف ماتاہے ، نٹر میں کہانی سناتے اہائی سنانے والے چنداشعار سنادے ہیں ، ہندو ستانی ذہبن نے اس انداز کو ہمیشہ پیند کیا ہے ، ہندو ستانی ادب میں انگلت مثالیں موبود میں ، اشعار اور چند مسرعوں ہے کہانیوں کا مغہوم زیادہ ہو انسی ہو کہ ہوئی ہوگی دو کا نداز ہے ، نوک کہانیوں کی کہانیوں میں بھی ہی ہانداز ملتاہے ، چھوٹی بڑی دکانیوں میں بھی ہیر مگ موجود ہے ، نوک کہانیوں کو سنانے کا انداز ہے ، بات کی سنانے والا نٹر میں کہانیوں میں بھی ہی انداز ہے کہانیوں کو سنانے کا کہانیوں میں بھی ہی انداز ہے کہانیوں کو سنانے کا کہی طریع مات مودر پر ملتا ہے۔

جاتک کہانیوں میں حکایتیں بھی لمتی ہیں اور فوق النظری اور دیو پریوں کی کہانیاں بھی وجود ہیں ،ان کہانیوں میں جانور اور پر ندے بھی دلچیپ کرداراداکرتے ہیں۔ جاتک قصوں کابنور مطالعہ کرتے ہوئے یہ جائی واضح ہو جائی ہے کہ لوک قصوں کہانیوں سے ان کا تعلق حجر اہے ، بہت ی پرانی لوک کہانیوں جاتک میں شامل ہوگئی ہیں بدھ راہبوں کے اسپنا ہوں کی لوک کہانیوں میں بدھ قرو نظر کی روشنی بحر دی ہے اور انہیں بدھ کہانیاں بنادی ہیں ، بدھ راہب مختلف علاقوں اور مختلف طبقوں ہے آئے تھے ،ان میں منت کش بھی تھے ، فزکار بھی ، تا ہر بھی ، سادھویوگی بھی اور بر ہمن بھی ہان کے ذریعہ سنجیدہ اور اخلاقی نکات سمجھانے والی کہانیوں کا شامل ہو تافطری تھا۔ یہ کہانیاں بدھ مزاج ہے اس طرح ہم آہک ہو گئیں جسے یہ صرف جاتک کہانیاں ہوں۔ جاتک کہانیوں میں بھی چھوٹی چھوٹی ولیوٹی پھوٹی دئیر ہے ایک جانیاں بھی گزری ہیں کہ جو طویل ہیں ساتھ چھوٹی چھوٹی چھوٹی چھوٹی ہیں اور اخلاقیا ہے کہ اسباق بھی ۔ میری نظر سے ایک کہانیاں بھی گزری ہیں کہ جو طویل ہیں ساتھ چھوٹی چھوٹی ہیوٹی ہیوٹی ہیں کہانیاں بھی گزری ہیں کہ جو طویل ہیں اور کی چھوٹی چھوٹی ہیوٹی ہیوٹی ہیں وار کھی تاثر عطاکرتی ہیں۔

جاتک کہانیوں کو بدھ کے "پیچیلے جنوں" کی کہانیوں ت تعبیر کیا گیا ہے۔ یہ کہا گیا ہے کہ بدھ مختلف دور ادر عہد ادر مختلف جنوں میں

بود می ستو (Bodhisattva) تھے (پائ ذہان میں یہ بود می ستا (Bodhisatta) ہواں سنسکر ت میں بود می ستو (Bodhisattva) مغہوم ہو وہ روش وہ نہیں ہو ' انتقاب اندر شعور '' کے بعد بود می حاصل کرے گاڑ وان حاصل کر کے بدھ ہے نگا اگو تم سدھار تھ اس وقت تک بود ہی حاصل کرے بدھ ہے نگا اگو تم سدھار تھ اس وقت تک بود ہی مستور ہیں انتقاب نہ آئیا اور انہوں نے نروان حاصل کرنے کے بعد وہ بدھ ہو گئے بدھ بغنے ہے قبل انہوں نے جانے گئے جنم لیے کو اُن کو گیا نہ کو گیا ایم واقعہ رو نما ہو الور انہوں نے بتایا کہ اس وقت وہ کس پیکر میں تھے۔ کو تا جانک (Maluta انہوں نے بتایا کہ اس وقت وہ کس پیکر میں تھے۔ کو تا جانک (Maluta کے ذریعہ ہجائی کہ وہ نہ ہو جائی ہے ، اجتناجا تک المحمد اللہ کو کئی کے مواد ہو تے ہیں ، سامو والمان جاتک (A janna Jataka) میں وہ گھوڑ ہے کی صور ت نمو دار ہوتے ہیں ، سامو والمان جاتک (A janna Jataka) میں ہو گھرا آتے ہیں ، سامو والمان جاتک (A لیے ہیں بھالو جاتک (Phala Jatak) میں وہ گھوڑ ہے کی صور ت انقیار کر لیے ہیں بھالو جاتک (Phala Jatak) میں ایک کو کل میں مارو دورو دت ایک گیدڑ ہے تو بورہ می ستوا یک ثیر ، وہ واجاتک (Jambuka Jataka) میں راجہ دیود ت ایک گیدڑ ہے تو بورہ می ستوا یک ثیر ، وہ وان روہا جاتک میں مارو دورو دت ایک گیدڑ ہے تو بورہ می ستوا یک ثیر ، وہ ان روہا جاتک میں اور دورو دی سیار دورو دت اور آنند وغیر ہے جنم کا بھی سلسلہ قائم رہتا ہے۔ در ختوں ، جانوروں ، پر ندوں ، مسافروں اور درویشوں کے تھے ذبی کو قد کم میں اور کی بین ہو کہ نیوں کہ بین اور کہ بین ہو کہ ہو تا ہو گئی ہیں ، جن کو کہ میں ہو گئی ہیں ہو گئی ہیں ، جن کو کہ میں ہو گئی ہیں ، جن کو کہ کہ کہ نہائی میں بدھ ایک انسان کی طرح مورج میں ہو گئی ہیں ، جن کو گھر کی ہو نے میں کی کہ بین اور کو حتی ہو گئی ہی ہو گئی ہیں ہو گئی ہیں انسان کی طرح میں ہو گئی ہیں ہو گئی ہی ۔ کہ جن کو کھی ہو گئی ہیں ہو گئی ہیں ہو گئی ہیں ہو گئی ہیں کہ کہ کہ کہ ہو گئی ہیں ہو گئی ہیں ہو گئی ہیں ہو گئی ہیں کہ کہ کہ کہ ہو گئی ہی ہو گئی ہو گئ

بدھ آتماروح کو نہیں مانتے تھے پھر پچھلے جنموں کا یہ سلسلہ کیاہے پچھلے جنموں کی کہانیاں کیوں سائی گئیں ہیں؟

اس سلیلے میں چند باتوں پر غور کرنے کی ضرورت ہے۔

انسان کی پیدائش کے بعد بدھ / بدھوں کے وجود کاسفر جاری رہاہے، ہر زمانے ہر عہد میں بدھ آئے ہیں "پچھلے جنوں" کی کہانیاں دراصل بدھوں کے وجود کے سفر کی کہانیاں ہیں، یہ روشنی کاسفر ہے یہ نور کاسفر ہے ہر دور ہر عہد میں تچائیوں کوروشن کرنے والی اور بڑی چھوٹی باتوں کی کر ہیں کھولنے والی، تاریکیوں میں روشنی پھیلانے والی تو اتائی یا ازجی کاسفر ہے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ سدھار تھ گوتم پہلے بدھ نہیں تھے۔ ڈاکٹر وی اسمتھ اسمتھ اسمتھ کر جارے ہوئی ہا کہ اسمتھ نے گزرے ہوئے بدھوں پر کام کیا ہے۔ گاتھاؤں کا مطالعہ کرنے کے بعد انہوں نے 28 بدھوں کا صرف ذکر ہی نہیں کیا بلکہ ان کے نام بھی دیے ہیں۔ انسان کی پیدائش کے بعد ہی ستے دھر م (بدھاز م کو بھی ستے دھر م کہتے ہیں)کا ایک سلسلہ قائم رہا ہے اور جانے کتنے بدھ آئے رہے ہیں۔ جاتک کہانیوں سے یہ واضح ہو تا ہے کہ گوتم سدھار تھ پہلے بدھ نہیں تھے،ان سے پہلے جانے کتنے بدھ آئے ہیں۔

بعض محققین کتے ہیں کہ پالی زبان کے گہرے مطابع ہی ہے یہ چائی سامنے آئے گی کہ قدیم ادب میں کتنے اور کیے کیے بدھوں کا ذکر ہے۔
پچھلے بدھوں کا وجود فکشن نہیں البتہ جاتک کہانیوں کی صورت میں جو"فکشن" حاصل ہوا ہے اس کے ذریعہ پچھلے بدھوں کے وجود کی پیچان ہوتی
ہے۔اشوک نے کک منی کا جواستو پ بنوایا تھا اس کے متعلق کہا جاتا ہے کہ یہ بھی زوان حاصل کیے ہوئے ایک بدھ کی یاد میں بنوایا گیا استو پ ہے۔

کنگ منی نے گوتم سدھار تھ ہے بہت پہلے جنم لیا تھا بدھ میتر (Maitreya Budh) کے متعلق یہ کہا جاتا ہے کہ گوتم بدھ نے پیش گوئی ک

نیان"(Hinayana)اور دوسرا 'ماہیان' (Mahayana) پال ٹھڑ پچر میں گوتم بدھ ایک عام انسان کی طرح ملتے ہیں جن کاروش دل و د ماغ زندگی سے انسان کی طرح ملتے ہیں جن کاروش دل و د ماغ زندگی سے پان "(Hinayana) مت نے انہیں فوق الفطری طاقت بخش دی ہے ان کے جانے کتنے مجوزوں کاذکر ہونے لگا۔ گوتم بدھ کو انسان سے کہیں اوپر در جد دیا 'سوپر ہیو من (Super Human) 'ستی سے تجبر کیا۔" ماہیان" (Mahayana) مت نے انہیں انہائی بلند در جد دینے کے باوجود سے کہا کہ جب سے دنیا قائم ہوئی ہے لاکھوں بدھ اس دھرتی پر آئے ہیں اور ان کے ساتھ لاکھوں بودھی ستو بھی پیدا ہوئے ہیں۔ پھر آہت آہت بدھ کی عبادت شروع ہوگئی اور ایک بڑی مائیتھولو جی (Mythology) تیار ہوگئی۔ کہا گیا جب گوتم بدھ کو زوان صاصل ہوا اس وقت ان کے گرد بارہ ہر اراد ہب، بتیں ہزار بودھی ستواور لاکھوں بدھوں کی روضیں موجود تھیں۔

اردوزبان میں جاتک کہانیوں کا ترجمہ ہوناچاہئے، جدید ہندوستانی عوامی زبان کی حیثیت ہے اردو کا تعلق پالی جیسی ہندوستانی عوامی زبان ہے۔ بھینا ہوگا اس سر چشمہ ہے وہ عوامی زبانیں، جو ہندوستانی قسوں کے جن کی کو کھ سے اردو نے جنم لیا ہے۔ جاتک کہانیاں، جو ہندوستانی قسوں کہانیوں کا ایک قدیم سر چشمہ ہے ان کی خصوصیات مثلاً قصہ بن، کردار نگاری، تمثیلی انداز، مکالمہ نگاری، اختصار کا حسن، زندگی کی توانائی اور جو ہر کی پیکش وغیرہ پر غور کرنے کی ضرورت ہے، یہ کہانیاں ایک بوی تہذیبی اور تدنی میراث کی حیثیت رکھتی ہیں۔

مند وستانی قصول کہانیوں کا ایک قدیم سرچشمہ اسطور/دیومالا بدوستانی دیو بالا بھی اس ملک کے قصوں کا ایک بواسر چشہ ہے۔ جا کوں اور پرانوں کی طرح اسطور کی جڑیں بھی لوک کہانیوں کی مطرح اسطور کادا من چیسا اور وسیح ہوا ہے۔ ابتدائی فلسفیانہ مزان اور اصابات معصوم خیالات اور ملک کہرے تصورات کو لیے اسطور کادا من چیسا اور عبت کی انگنت تصویریں فلسفیانہ مزان اور محبت کی انگنت تصویریں فلسفیانہ مزان اور محبت کی انگنت تصویریں ساسنے آئی ہیں۔ ہندو ستانی قصوں اور کہانیوں کے لیس منظر میں بدھ، جین اور ہندود یو بالاؤں کا کر دار بہت انہم ہاہے۔ کا نکات ، انسان اور زندگی کے محتل ہے جو سوالات معصوم ذہنوں میں ایجرے انہیں طرح طرح ہے جیجنے کی کو شش ہوئی ان سوالوں کے جواب کے لیے تخلیق تخیل شدت ہے متحل ہے ہو سوالات معصوم ذہنوں میں ایجرے انہیں طرح طرح ہے جیجنے کی کو شش ہوئی ان سوالوں کے جواب کے لیے تخلیق تخیل شدت ہے متحل کہ ہو اوالات معصوم ذہنوں میں ایجر کے انہیں طرح طرح ہے جیجنے کی کو شش ہوئی ان سوالوں کے جواب کے لیے تخلیق تخیل شدت ہے متحل کہ ہو اوالاور چکر زادوں کی صور بی افقات نے ان کے گرد قبیر افغالا اور خود یہ کر دار مختلف نوعیت کے واقعات پیدا کرنے گئے الیے واقعات کہ جن میں زندگی اور کا نات کو سیجنے کو کو شش بھی تھی اور تخیز ، خون میں۔ جس بنیادی تصویر کی بچپون ابتداء ہے آخر تک ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی کا نات نے انسان اور جانوروں ، پر ندوں اور کیڑے کو روں میں میں۔ جس بنیادی تصویر کی بچپون ابتداء ہے آخر تک ہوئی ہے۔ یہ بچ بھی ہیں اور جموٹے بھی ہیں اور باد ہر م 'اور 'ادھر م 'اور انسٹی اور جو نے بیات باد بار ساسنے آئی ہے کہ اختخار (داموں) اور ساس بی تا تو اور کی تھی ہیں اور نیوں کی بھی تھیں کی ہوئی کی تعلی کا میں ہوئی کی علی ہوئی کی میں میں تدروں کو بوئی ایست کا مہاں ہے۔ یہ تو تیل میں کوروں کو بوئی ایست ماصل ہے۔ ہر نیا تخلیق عمل پر غور کرتے جائے تو قدروں کی ایمیت کا دسلور کی قسوں کہانیوں میں تو زندگی کا علی ہے۔ انسلور کی آئی تخلیل می کا عمل ہے۔ انسلور کی آئی تخلیل می کا عمل ہے۔ انسلور کی قسوں کہانیوں کی تفیق کی وجہ سے اسلور کی قسور کہانے کی تفید کی تفید کی تفید کی تفید کی کی تفید کی تفید کی کو تفید کی کرد گا تائی ۔ اسلور کی تفید کی تفید کی کی تو کو کے تفید کی کردی کرد گیا گیا گیا گیا گیا گیا گور کی گئی گیا گیا گیا گیا گور کی گئ

ہندود یو مالا کھنٹ اور تصادم، فکست وریخت کے مناظر اور تر تیب و تنظیم اور جشن زندگی کا ایک بڑا تہہ دار اور معنی خیز ڈراما پیش کرتی ہے۔
کرداروں اور واقعات کی کھنٹش کی انگنت کہانیاں ہیں ساتھ ہی ایسے مناظر بھی ابھرتے ہیں کہ جہاں زبر دست تصادم کے بعد انتظار پیدا ہو تا ہے اور اس کے بعد زندگی جیسے گم ہو جاتی ہے اور پھر تخلیق کا عمل شروع ہو تا ہے اور زندگی ایک نئی صورت میں جلوہ گر ہونے گئی ہے، تخلیق کا نیا عمل یا تخلیق کا نیا عمل یا تخلیق کا نیا میں اور اس کے نئے سلسلے کا ہی تیجہ ہے کہ تاریکی اور روشنی دو میں تقسیم ہوگئی آ سان اور زمین ایک دوسرے سے علاحدہ ہوگئے ایک ہی وجود کے دوجھے ہوئے تو مرداور عورت کے پیکر ابھرے۔

دیو مالا کا انتشار (Chaos) زندگی کے لیے ایک بواچینی بن جاتا ہے، زندگی خطرے میں پڑجاتی ہے، زندگی کی نئی تر تیباور تشکیل کے لیے اشیاء وعناصر کو تقسیم کرناضروری بن جاتا ہے" پہلے انسان کو بھی تقسیم کیا گیا تھا پھر انسانی نسل نے جنم لیااور اس کا تسلسل قائم رہا۔ ایک اساطیر (رگ وید) میں پرش کے ایک ہزار سر ہیں، ہزاروں آنکھیں اور ہزاروں پر ہیں پوری دھرتی اس کے قد موں کے نیچے ہے۔ دیو نااس پہلے پرش کو

تقتیم کرتے ہیں تو موسم کرما موسم سر مااور موسم بہار کا جنم ہوتا ہے اور انسان پیدا ہوتا ہے جوزندگی ہیں بہار و نزااں دونوں کے تجربے حاصل کرتا ہے۔ پہلے پرش کے منع سے بر بھن جنم لیے ہیں اس کے ہار و کلئے ہیں تو سور مااور بہادر پیدا ہوتے ہیں اس کے ہزاروں پاؤں سے خدمت کرنے والوں کی پیدائش ہوتی ہے۔ اس کے دماغ سے چاند اس کی آتھ ہوں ہے سورج، حلق ہے اندرااور اگئی، سانس ہے ہوا کا جنم ہوتا ہے۔ اس کی ناف سے فضائیں خلق ہوتی ہیں۔ زہمن کا جنم پرش کے پاؤں سے ہوتا ہو تا ہاں کان سے آسان پیدا ہوتے ہیں اس طرح دنیا وجود ہیں آئی ہے۔ اس طرح کی تقسیم اس وقت ہوتی ہے جب وشنو "تی "کو تیر سے فکڑے کو اس کو تی ہوتا ہوتی ہیں۔ زہمن کا جنم پرش کے پاؤں سے ہوتا کہ ہو تا ہے اس کی بھوت پران) اور "تی "کے جسم کے جسے مختلف مقامات پر سی میں اور ہر مقام پر "تی "ایک نئی صور سے ہیں جلوہ گر ہو کر گہتی ہے جس نے ثیو کی عباد سے کی وہ بھی انہ ان ان اور اشیاء و عناصر کی توانا کی تقسیم کو نمایاں جیوں ہیں انسان اور اشیاء و عناصر کی توانا کی تقسیم کو نمایاں جیوں ہیں انسان اور اشیاء و عناصر کی توانا کی تقسیم کو نمایاں جیشہ جس میں ایک لاکھ سے زیاد واشعار ہیں اور انھارہ " نہا پران "ہندو دیو مالا کو سمجھنے اور جانے کے عمد وڈر انکے ہیں۔ ان طور کی قسب کہ نیات کے اسٹی پر جو تمثیل اور ڈراسے پیش ہوتے ہیں۔ وہ اپنی قدامت کی وجہ سے بھی دنیا میں اعلیٰ مقام رکھتے ہیں زندگی کو گرا میں۔ کہ درید کا نتات کے اسٹی پر جو تمثیل اور ڈراسے پیش ہوتے ہیں۔ وہ اپنی قدامت کی وجہ سے بھی دنیا میں اعلیٰ مقام رکھتے ہیں زندگی کو طرح طرح طرح طرح طرح ہے۔ سمجھاتے اور درج سے لیے سے ڈراسے غیش ہوتے ہیں۔ وہ اپنی ہیں۔

رگ وید (1200 ق م) اتم وید (100 ق م) بر ہمن (100 ق م م الاقتاعی النظام (1700 ق م النظام ) بر ہدویو تا (150 ق م م النظام ) بر ہدویو تا (1200 ق م النظام ) بر ہم بران (1300 م م 1000 م النظام ) بر ہم بران (1300 م النظام ) بر ہم بران (1350 م 1200 م 120

دیو بالاؤں میں عور توں کو بڑی اہمیت دی گئی، اس کی تخلیق ہے جو کہانی اپشد دوں سے شر دع ہوئی ہے دوہ یوی اور ماں کے روپ تک پیٹی ہے۔ اس کے جانے کتنے روپ اور پیکر ہیں ، ہند و ستانی تصوں کہانیوں پر ان پیکروں کے گہرے اثرات ہوئے ہیں۔ ایک اپنشد (Brhadaranyaka) میں یہ کہانی ملتی ہے کہ ابتد اعی انسان (پرش) کی صورت میں صرف 'آتم' (روح) تھی پرش نے ہر جانب دیکھا اس کے سواکوئی موجود نہ تھا، وہ چنج پڑا" میں ہوں! صرف میں!

مجروہ خوفزدہ ہوا، وہ تھااور اس کی تنہائی تھی، اپنی تنہائی کوشدت ہے محسوس کرتے ہوئے وہ خوفزدہ ہو گیا۔ اس کے بعد پھر خیال آیا جب -

صر ف میں ہوں تو خوف کس بات کا؟ کو کیاور ہے نہیں ، خوف جاتار ہا، اس کااحساس جمال متحرک ہوا، چاہت بیدار ہو کیاور وہ حصول میں تقتیم ہو گیااس کے سامنے ایک عورت کھڑی تھی دونوں ایک دوسرے کی جانب بڑھے اور ایک دوسرے میں جذب ہو گئے ،وجود کی خوشبو کی تقسیم ایسی تھی کہ جب تک ایک دوسرے سے مل نہ جاتے "عظیم خوشہو" حاصل ہی نہیں ہوتی۔ پھر ہندودیو مالا میں عور توں کے جانے کتنے اور کیے کیے کردار شامل ہونے لگے۔ ماں کے پیکرنے قصوں کہانیوں کو طرح طرح سے متاثر کرناشر وع کیا، ماں اپنی مخصوص قدروں کے ساتھ مختلف صور توں میں نظر آنے گئی، ککشی اور سرسوتی کے ساتھ کالی کا پیکر بھی امجرا۔ درگاد س کر وژر تھوں پر سوار نظر آئی کہ جن میں انگنت ہاتھی اور گھوڑے جتے ہوئے ہں۔ بھیانک عفریت کے سامنے ماروتی کے ایک ہزار مازونکل کر عمل کرنے لگتے ہیں۔ ہر بازو کیا بی خصوصیت ہے ہر خصوصیت کا ایک نام ہے۔ در گاکی دس صور تیں ہیں ہر صورت نے خاص تصورات واقدار کااحساس دلایا ہے۔ عورت کے انگنت روپ کاایک طویل سلسلہ جاری رہاہے ،اسطور نے ہر روی میں نی معنویت پیداکر دی جس کی وجہ سے عورت کے کر دار اور اس کی نفسیات کے انگنت پہلوسامنے آتے گئے قدیم قصوں کہانیوں نے ان کے اثرات قبول کیے۔متا کے رس سے سرشار عور تمل بھی ملیں اور سیس کے پیکر بھی ملے۔ ایک اسطور ی کہانی ہے کہ جس میں برہاایک سیاہ فام عورت کی تخلیق کرتے ہیں جو موت کی دیوی ہے۔ عور رت کے تعلق سے دیو مالا کا ایک و لچسپ پہلویہ ہے کہ پرش اور دیو تاؤں کی مشکش میں د یو تا مجمی خوبصورت عور توں کو خلق کر کے برش کو مگراہ کرتے ہیں اور مجمی بد صورت نسوانی چیروں سے برش میں خوف پیدا کرنے کی کو شش کرتے ہیں۔ مہابھارت میں بھشم یو دھسٹر کوسیاہ فام موت کی دیوی کی کہانی سناتے ہیں کہتے ہیں کہ بر ہمانے ایک سیاہ فام موت کی دیوی کو خلق کیا۔ وہ تکوار کی دھار کی طرح تیز اور آگ ہے زیادہ گرم تھی۔ وہ زہر تھی، تاگن تھی، دیو تا بھی اے دیکھ کریریثان ہو گئے۔ یہ سب بر ہما کے ہاں گئے یو چھا آپ نے اپیا کیوں کیا ہے ،اسے ختم کرناضروری ہے۔ بر ہانے اس سیاہ فام موت کی دیوی کو حکم دیا کہ وہ تمام انسانوں کو ختم کر دے۔وہ عور ت سر جھکائے خاموش کھڑی رہی، بر ہمانے ایک بار پھر کہا،وہ ای طرح کھڑی رہی،اب بر ہما کو زیادہ غصبہ آئیا کہا میں نے تمہیں صرف ای کام کے لیے ظل کیاہے تمہیں یہ کام کرناہے۔اس سیاہ فام عورت نے کہا''اے دیو تاؤں کے دیو تا، آپ نے جھے موت کی دیوی کی صورت میں پیدا کیا ہے لیکن میں یہ کام کرنا نہیں جا ہتی اس خوبصورت و نیا میں کہ جہاں انسان زندگی کی نمتیں حاصل کر رہا ہے اپنی زندگی کو طرح طرح سے سنوار رہا ہے میں تباہی کا پیغام لے کر نہیں جاسکتی،معصوم انسانوں کا بھلا قصور کیا ہے کہ میں موت بن کران کی زندگی چھین لوں؟ بر ہماکا تکم تھااس لیے موت کی اس سیاہ فام دیوی نے انسانوں کی زندگی چھین بی۔ بھر اس کے بعد سوم رس کی مد د سے انسان نے بھر جنم لیااور ایک نسل کے بعد دوسری نسل کاسفر جاری رہا۔ یہاں غور کرنے کی ایک بات یہ بھی ہے کہ موت ہمیشہ 'یاا' (Yama) کی صورت ملتی رہی ہے یعنی مر د کے پیکر میں یہاں عورت کے پیکر میں آئی ہے۔ بنیادی بات سے کہ جب انسان عمدہ اور اعلیٰ قدروں کی شکست وریخت میں شریک ہو جاتا ہے تو تاہی اور بربادی نقتر میربن جاتی ہے جب ایک دنیاختم ہو جاتی ہے تو دوسری دنیا کی تنظیم شر وع ہو جاتی ہے انسان ایک بڑے جمانک تج بے ہے گزر کرننی زندگی اور ننی دنیا کا قدر داں بن جاتاہے۔اچھی اور بری قدروں کے تصادم کی کہانیاں دیو مالاؤں میں بھری ہوئی ہیں۔

ہندود یو بالا ہیں عورت کی توانائی کو ہڑی اہمیت دی گئے ہے۔ پراکرتی کا نئات کی تخلیق ہیں جو حصہ لیتی ہے اس کے مقابلے ہیں دیو تازیادہ اہمیت نہیں رکھتے۔ پراکرتی ہی پرش کو زندہ کرتی ہے اس میں تحرک ہیدا کرتی ہے۔ شیواس وقت تک شویعنی مردہ جم ہے جب تک کہ نسوانی توت اس میں زندگی ہیدا نہیں کرتی۔ یہی پراکرتی ، تی اور ہالیہ کی بٹی پاروتی کی صورت اختیار کرتی ہے۔ بری قدروں کی جابی کے لیے درگا کو جانے کتے جنم لیے پڑتے ہیں ،درگا کی طاقت توانائی یا زبی کو اسطور میں جس طرح سمجھایا گیاہے اس کی مثال دنیا کی دیو مالا میں کہیں نہیں ملتی۔ عفر یوں سے مقابلہ کرنے کے لیے اس کے پاس جتنے رتھ ، گھوڑے ، ہا تھی وغیرہ ہیں ان سے طاقت کا ندازہ ہو تا ہے ساتھ ہی اس کی ایک آواز پر جتنی طاقتیں قریب

آجاتی ہیں ان کی تصویر حدد رجہ حیرت انگیز ہے۔ غصے سے گرم اشیاہ وعناصر، موت پر غم پانے والی توانائی، دور تک بھیلے ہوئے مضبوط ہاتھ، حدد رجہ تیز ناخن والے پیکر جو اپنے ناخنوں سے عفر توں کا گوشت نوج لیتے ہیں، ایسے پیکر جو پہاڑوں کی مائند مضبوط ہیں جن کے دانت لمبے ہیں جن کی آئند منبوط ہیں جن کے دانت لمبے ہیں جن کی آئند منبوط ہیں جن کے دانت لمبے ہیں جنگلی سور کی آئندہ ور کا گلتے ہیں، جنہیں دیکھ کر چاند سورج تلملانے لگتے ہیں جن کے چرے بھی شیر کی طرح نظر آتے ہیں اور بھی جنگلی سور کی طرح۔ اندازہ سیح بری قدروں کی تباہی اور انچی قدروں کی تنظیم کے لیے نسوانی توانائی کو کتنی اجمیت دی گئی ہے۔ درگا کی وی صور توں کو بہت مایاں کیا گیا ہے ،کالی بھی درگا تی کی ایمیت کا احساس شدت سے ہو اتو بدھ دیو مالا ہیں عورت کی توانائی کی اجمیت کا احساس شدت سے اور کالی میں بین ہو دو ہیں آئی۔

'عورت کے پیکر سے وابسۃ جو کہانیاں ہیں ان کے بڑے دوررس اثرات ہوئے ہیں ہندوستانی قصوں کہانیوں نے ان سے مسلسل مختلف فتم کے رس حاصل کیے ہیں۔

'بر ہما' شیواور وشنو ہندو دیو مالا کی تمین بڑی معنی خیز علامتیں ہیں۔ایک (بر ہما) خالق ہے ،دوسر ا(وشنو) خلق اشیاء وعناصر کا محافظ ہے اور تیسر ا (شیو) تمام اشیاء وعناصر کو توڑ دیتاہے۔

ان کی جانے کتنی کہانیاں ہیں جو صدیوں صدیوں ہے سفر کررہی ہیںاور حخلیقی ذبن کو طرح طرح سے متاثر کررہی ہیں۔ برہاسر خ پیکر اور ور چروں کے ساتھ ملتے ہیں، سرخ غالبًا اس لیے ہیں کہ وہ خالق ہیں، تخلیق کاسر چشمہ ہیں، جار صور تیں یا چرے اس لیے کہ عابدیہ سمجھ لے کہ عاروں دیدان کے عار منھ سے نگلے ہیںان کی عبادت نہیں ہوتی۔ وشنو کا پیکر ساہ ہے۔ان کے جارہاتھ ہیں۔ سمند رکی سطح پرابجرے تھے ،گروراان کی سواری ہے کہ جو نصف پر ندہ اور نصف انسان ہے شیو کے پانچے چیرے اور چار بازو ہیں، بیل ان کی سواری ہے۔ برہما خلق کرتے جاتے ہیں وشنو زندگی کی حفاظت کرنے میں مصروف رہتے ہیں اور شیو شکست وریخت پیند کرتے ہیں کا نئات کے ٹوٹ جانے کے بعد تخلیق کاسلسلہ بھر جاری رہتا ہے تحفظ کے لیے وشنو موجود رہتے ہیں اور شیو کا عمل بھی جاری رہتاہے، زندگی کابد چکر جاری ہے جاری رہے گا، تخلیق کا عمل مجھی رے گانہیں، '' ید مایران'' میں ایک بہت دلچسپ تمثیل ہے ، ہوا ایوں کہ بھر گور ثی کے پاس دوسرے کئی رشی آئے اور ان ہے گزارش کی کہ دود شنو ، ہر ہمااور شیو کے ہاں جائم اور یہ دیکھیں کہ ان میں کون سب سے زیادہ خوبیوں کامالک ہے۔ ہمر گور ٹی ای دقت ہوا پر سوار کیلاش کی جانب روانہ ہو گئے۔ برہما کے پاس بہنچے تو شدت ہے محسوس کیا کہ بر ہماحد درجہ مغرور ہیں استے بڑے رشی کو دیکھ کر کھڑے ہو کراستقبال بھی نہیں کیا۔ ان کے گرد بہت ہے د یو تا بیٹھے تھے اور وہ خود کنول کے ایک خوبصورت پیکر کے اندر تھے۔ بھر گور ٹی کے مطابق انہیں کھڑے ہو کر استقبال کرنا جا بنے تھا نہیں جا ہے تھا کہ دہ کو کی خوبصورت تقریر کرتے، بھر گو جیسے رشی کی عظمت سمجھاتے، بھر گورشی نے بر ہاکوشر اپ دیا کہاتم بہت مغرور ہو، تم نے مجھے عزت نہیں دی لہذاتم بھی یویے نہیں حاؤ کے کوئی تمہاری عبادت نہیں کرے گا۔اور ہوااییاہی، برہاکی عیادت نہیں ہوتی،اس کے بعد بھر گور ثی پہنچے شیو کے یاس کماد کھتے ہیں سامنے 'نندنی' بیٹھا ہے یو چھاشیو کہاں ہیں نندنی نے جواب دیا" آپ اس وقت شیو سے نہیں مل سکتے وہ دیوی کے ساتھ عشق و محبت ک دنیامیں ڈوبے ہوئے ہیں، میں آپ کواندر جانے نہیں دول گا'' یہ سنتے ہی مجر گورشی کو غصہ آگیااور انہوں نے فور اُشر اپ دے دیا''اے شیوتم ای طرح عیش و عشرت کی زندگی میں گم رہو گے ، تمہاری اور تمہاری دیوی کی بیجیان 'لنگ'اور 'یونی' سے ہوتی رہے گی لبذا تمہاری عبادت نہیں ہوگی ، تمہارے لنگ ہی کی عیادت ہو گی اور بہی ہوا۔ بھر گور شی وشنو کے پاس آئے ، وشنو دو دھ کے سمندر کے اوپر لیٹے ہوئے تھے اور لکشمی ان کے پاؤں کو داب رہی تھیں۔ بھر گور ثبی پر نظر بڑتے ہی دونوں کھڑے ہوگئے ،ہاتھ جوڑ کران کااستقبال کیا، بھر گور شی خوش ہو گئے اور آشر واد دیا کہ اے وشنو تیری عباد تاک د ناکرے گیاور وہی ہوا!

یہ ایک غیر معمولی علامتی تمثیل کہانی یا ڈراہا ہے۔ زندگی کے تین پہلوؤں کی تین بڑے دیو تاؤں کے مزاج اور عمل کے پیش نظر ابھارا گیا ہے۔ ایک جانب غرور ہے دوسری جانب لذت آمیز زندگی اور تیسری جانب نفیس قدروں کا کہوارہ۔

ہندود یوبالا کی ایک اور بزی خصوصیت پر نظرر کھنے کی ضرورت ہے، یہ خصوصیت ہے انسان کی عظمت کا احساس ایو تائی اور مصری صنمیات میں دیو تا آسانوں سے اثر کر انسان کی زندگی میں الجھنیں پیدا کرتے ہیں وہ انسان کے قد کو اتنا بڑاد کھنا نہیں عیا ہے کہ آسانوں پر انہیں آکلیف پنچے۔ نیچے اثر ہے ہیں اور انسان کی زندگی میں نئی نئی الجھنیں پیدا کرتے ہیں اور انسان کی لائے ہیں یہ بتاتے ہیں کہ ان کی قوت اور توانائی کے سامنے انسان کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ ہندوستانی دیو مالا میں اس کے بر عکس انسان اپی طاقت اور توانائی سے آسانوں پر الجھل پیدا کر تار ہتا ہے۔ دیو تا اس سے گھبر اتے ہیں اس کے علم سے متاثر ہوتے ہیں، انسان اور خصوصار شی منیوں کا احترام کر تاجائے ہیں، انسان کی عظمت کا جو احساس ہندود یو مالا میں ملتا ہے وہ وہ نیا کے کسی دیو مالا میں نظر نہیں آتا۔ یہاں تو دیو تا بھی انسان کے ساتھ مل کر مقدمین کرتے نظر آتے ہیں تا کہ زندگی زیادہ سے زیادہ خوبصورت ہے۔

ہندود یو مالانے ہندوستانی قصوں کہانیوں کو قدروں کے تصادم کااحساس بخشاہے ، دیو تاؤں (انچھی اقدار)ادر عفریتوں (بری افدار) کی کشکش میں خوبصورت اور نفیس قدروں کی جیت یافتح کو اہمیت دی ہے۔ حقیقت سیہ کہ ہندو مالا کی بنیاد بی اس تصادم اور کشکش پر ہے۔

اسی طرح اس دیومالانے علامتوں، پیکروں اور اشاروں کی ایک بزی دنیا بخش دی ہے، ایک پیسلی ہوئی گہری اور معنی خیز دنیا۔ 'ا ٹنی، رودر، لنگ، وایو، آکاش، پاتال، **، گزگا، مجملی**، در خت، غار، جنگل، در خت، پودے پھول، یہ سب معنی خیز علامت پیکر اور اشارے بن کر سامنے آتے رہے ہیں۔ ہندوستان کی قدیم کہانیوں اور داستانوں نے مختلف انداز ہے انہیں اپنایا ہے۔

ہندود یو بالانے کر داروں کی ایک عجیب وغریب کا نتات بخش دی ہے، ان کی نفیات اجاگر کی ہے۔ ان کے عمل اور روعمل کے ساتھ انگذت قصے سائے ہیں، مختلف طبقوں کے کر داروں نے قصوں میں نہ جانے کتنے دلچسپ پر اسر ار، روشن اور واضح پہلوپیدا کر دیے ہیں۔

دیو مالا کے قصوں کہانیوں کا یہ کارنامہ بھی کم اہم نہیں ہے کہ زندگی کے تسلسل کا احساس ہر وقت ملتار ہتا ہے، ظلست وریخت کے بعد ایک نیٰ زندگی کی تشکیل ہوتی رہتی ہے، موت بھی زندگی کو چھین نہیں سکتی، موت آتی ہے صرف اس لیے کہ ایک نی زندگی حاصل ہو جائے۔ ہندود یو مالانے انگنت واقعات وقصص میں انسان کی عظمت کا احساس دلایا ہے، انسان کا قد دیو تاؤں سے بھی بلند نظر آنے لگتا ہے۔

د یو مالا نے ماحول کی پیشکش اور فضا نگار ی کا بھی شعور عطا کیا ہے۔ ہند و ستانی قصوں کہانیوں قدیم داستانوں میں جو ماحول اور فضا کیں ملتی ہیں وہ صعمیاتی ماحول اور فضاؤں سے بہت قریب ہیں،ابتدائی داستانوں اور حکایتوں نے اس خصوصیت کو شدت سے قبول کیا ہے۔

'مہا بھارت اور پرانوں خصوصاً گئی پران، پرم پران اور بھوت پران ہے متاثر ہو کر سنسکرت میں منظوم و منٹور تھے لکھے گئے، فکشن کی بعض خصوصیتوں کو لیے ایپک کے نمو نے سامنے آئے۔ 'او تار رس' لیے جانے کتنے بہادر ہیر و پیدا ہوئے، ایک قدیم کہانی میں انسان برہا کے منہ ہویدوں کو چھین لے گیا ہے۔ پرانی داستانوں میں سفر کی ویدوں کو چھین لے گیا ہے۔ پرانی داستانوں میں سفر کی جو کہانیاں چیش ہوئی ہیں ان پر دیو اللا کے مجرے اثرات نظر آتے ہیں طلسی اور پر اسر ار داستانوں اور قصوں میں صور تیں تبدیل کرنے کا عمل صفیات ہی ہوئی ہیں ان پر دیو اللا کے مجرے ابتدائی فنکاروں نے داستان لکھتے ہوئے دیو مالا کی پراسر اربت کو مختلف اندازے قبول کیا ہے۔ دیو مالا کی رسر اربت کو مختلف اندازے قبول کیا ہے۔ دیو مالا کی رسر اور داستان کاروں اور داستاں نگاروں کو طرح طرح ہے متاثر کیا ہے، سمندر کاسفر ہویا آسانوں کا یاپا تال کا،اسطوری فضا کیں اور اسطوری ماحول کی بچپان ہوتی رہتی ہے۔ کہاجا تا ہے کہ سنسکر ت اور ملیالم کی ابتدائی کہانیوں پر دیو مالا کے بڑے گئرے اثرات ہیں،کالید اس کی شکتوں موج ہماں

ے بھی آئی ہواس تحکیقی فزکار نے اے اپنی و یو مالا کی صورت دے دی ہے۔ میگہ دوت ، کاہر منظر ایک کہانی پیش کر تاہے اور ہر کہائی اسطور کی رنگ لیے ہوئی ہے میگھ دوت ، بھی کالیداس کی اپنی و یو مالا ہے۔ جن حضرات کو 'ہر ہت کھا' کی نبر ہے وہ جانتے ہیں کہ بندہ ستانی گلش بیاں اس کا بیا ناول کی کیا ہمیت ہے۔ 'ہر ہت کھا' پر ہند و ستانی د یو مالا کا برا گہر الڑ ہے۔ کہا جاتا ہے کہ بر بت کھاکار شتہ پائی زبان واد ب سے برا گہر اس کی بہت کی کہانیاں اور داستانیں گلسی گئی ہیں کہ جن پر دیو مالا کے گہر سے اثرات ہیں اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ پائی اور دوسر می قدیم زبانوں کے ادب اور خصوصا گلش نے دیو مالا کو بری شدت ہے متاثر کیا ہے۔ دیو مالا کی جانے کئی کہانیاں لوک ادبیات کو دین ہیں اور لوک ادبیات کو دین ہیں۔ ایک کہانیاں ہند و ستانی دیو مالا ہیں جذب ہوئی ہیں۔ اور لوک ادبیات کو مین اور دوسر می زندگی کہانیاں ہند و ستانی دیو مالا ہیں جذب ہوئی ہیں۔ اس کی اور دوسر می زندگی کہانیاں ہند و ستانی دیو مالا ہیں جذب ہوئی ہیں۔ اس کی اور دولت مندوں کی خوقی و اور سے مین کہانیاں ہدھ نظر ہے ہے تھی میا چیک ہوئی اعلی اقدر اور دوسر مین خوشیوں اور مسر توں اور مسر توں سے مطلوں کی خوشی اور دولت مندوں کی خوشیوں اور کی خوشیوں اور کی خوشیوں اور کی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی کہانیوں ہیں یہ دوسر وں کی مدد کرنے کار بجان زیادہ انجیت دکھتے کو ایجار نے والی کو دوست بنانے کار بجان زیادہ تو جو طلب ہے۔ ای میں مسرت حاصل ہوتی ہے ، سید بھی بدھ از م سے قریب تر ہے۔ شکھ کے گئے کو ایجار نے والی کو دوان کی منزل تک پہنچاتے ہیں۔ دوسر کو سمجھانے والے قصود کہانے وں اور کا دیے کھنکا مطالعہ ہوگا تو لئے ہم بیان نہوں گئی ہوں کو دوسر کی مین کی دوسر کی مزل تک پہنچاتے ہیں۔ سر کا میکھ کی دوسر وں گئی دیا تھوں کہانیوں اور کا دیکھاکا مطالعہ ہوگا تو کہا ہوئی کی بیان بیان میں بہت می نئی توا کیاں جائر ہوں گ

اسطور / دیو مالا ہندوستانی قصوں کہانیوں کا ایک قدیم سر چشمہ ہے۔ اس کے ساتھ سے بھی ایک بڑی تھائی ہے کہ قدیم قصوں کہانیوں، داستانوں، دکانیوں، لوک قصوں، کہانیوں، گیتوں اور جاتک کتھاؤں اور کاویہ کتھاؤں نے دیو مالا /اسطور کو بھی بڑی شدت سے متاثر کیا ہے۔

## مندوستانی قصول کہانیوں کاایک قدیم سرچشمہ پران

● عرصہ ہواابور بحان محمد ابن احمد البرونی (بیدائش 973ء) کی معروف تصنیف ''تماب البند'' ہے اس بات کاعلم ہوا تھا کہ پرانوں کی تعداد افغارہ ہے۔ کتاب البند کا اگریزی زبان میں مجھے افغارہ پران مل افغارہ ہے۔ کتاب البند کا اگریزی زبان میں مجھے افغارہ پران مل علیہ الفارہ بران (Puranas) ہندہ ستانی تصوں کہانیوں کے ایک قدیم سر چھے کی خبر دیتے ہیں۔

'یران ' کے معنی میں 'یرانا' قدیم منہوم ہے "یرانی کہانی"!(Purana makhyanam) یرانوں کی جزیں ہندو ستان کی قدیم تاریخ اور ساج میں پوست میں، لوک کھاؤں کہانیوں ہے ان کاسفر شر وع موا تو دیو بالا کی منزل آئی اور پھر ادبیات کی منزل! قدیم اور قدیم تر نہ ہی خالات ادرتج بات نے انہیں ایناریگ و آہنگ بخشا، تخیلی واقعات و کر دار کوالیا تح ک عطاکیا کہ وہ زندہ حقیقق اور سچائیوں کی طرح محسوس ہونے لگے، کہانیوں سے کہانیاں، واقعات ہے واقعات اور کر دار ہے کر دار جنم لینے لگے۔ عقائد کی مضبوط کرفت میں رہنے کے باوجود عوامی احساسات و حذیات لیے برانوں کی کہانیاں ہند دستانی قصوں کہانیوں کاسر چشمہ بن گئیں، کہانیاں سینہ یہ سینہ چلیں، دن بھر کی شھکن دور کرنے کے لیے تبھی کھیتوں میں الاؤ کے کرد بیٹھ کر سائی جانے گلیں۔ابتدا میں کہانی سانے والااہم تھا،ایک جگہ بیٹھ کر رامائن ادر مہا بھارت کے واقعات اور قسوں کو سانے کا سلسلہ بھی بہت برانا ہے ، برانوں کی کہانیاں بھی سائی جاتی تھیں لوک کھاؤں کا جنم اس طرح ہوا ہے ، محققین کہتے ہیں کہ مہا بھارت کا بغور مطالعہ کیا جائے تو یہ حقیقت روشن ہو گی کہ بنیادی طور پر یہ بھی ایک پر ان ہے اور رامائن کے کئی باب اور کر دار پرانوں کی یاد تازہ کرتے ہیں۔ ویدی قصوں میں بھی پرانوں کے بہت ہے واقعات و کر دار کی نشاندہی کی جاسکتی ہے۔رگ وید کے نغموں میں بھی ان کی صور توں کے عکس ملتے ہیں مختلف عبد میں نہ ہبی تصورات اور عقائد نے برانوں کو اتن شدت ہے اپنایا ہے کہ ان کی ادبی اہمیت کی جانب توجہ ہی نہیں دی گی انہیں قدیم افسانوی اد ب بالٹریج کاایک ردشن رخ سمجھای نہیں گیا۔ عقایہ وتصورات نے عوامی ذہن اور سائیکی پر ابھرے ہوئے کر دار وواقعات کواور ہی انداز ہے۔ نقش کرنے کی مملسل کوشش کی کہانیوں کو آ گے بڑھایا کہانی ہے کہانی اور کر دارے کر دارپیدا کرنے کی سعی کی۔ عوامی ذبن کے تراشے ہوئے خوبصورت واقعات اورپیاندی کی طرح حیکتے ہوئے کر دار توہمات ، مابعد الطبیعات اور لا شعوری طور بنائے ہوئے اسطوری واقعات میں مم ہو گئے، عوای سائیکی کی روبانیت کی بچیان مشکل ہو گئی۔ برانوں کے باطن میں اترنے کی کوشش کی جائے تو کوئی وجہ نہیں کہ ہم ہندوستانی قصوں کہانیوں کے ایک قدیم سر چشے کو بخوبی نہ جان لیں۔ پرانوں ہے اس بات کی خبر ملتی ہے کہ قدیم کہانی سانے والوں کا تجسس غیر معمولی نوعیت کا تھا،وہ اپنا تجس کہانیاں سنے والوں کو عطاکر دیتے تھے۔ بران پر بران پڑھتے جائے۔ یہ بات بڑی شدت سے محسوس ہوگی کہ ابتدا ہے ہندوستانی ذہن دنیااور کا کنات اورانسان کی تخلیق کے تعلق ہے سو جمارہا ہے۔ پرانوں کے اندرازتے جائے محسوس ہو تاجائے گاکہ قدیم کمبانیوں کے موضوعات میں بدی ہر اسر اریت ہے، کہانیوں کی فضا آفرین میں کہانی کار کارومانی ذہن حد درجہ متحرک ہے، تجیر کا حسن ہر جگہ موجود ہے، کہانی سانے والا کہانی سننے والوں کو متحیر کر تا ہےان کے ذہن کواس وقت تک اپنی گرفت میں لیے رہتا ہے جب تک کہ کہانی ختم نہیں ہو جاتی اور یہ کتنی بوی بات ہے کہ متحیر

Dr. Edward Sachau جرجي (1)

کر دیے والے واقعات وکر دار کہانی سانے والوں میں ایسے تاثرات ابھارتے ہیں کہ ان کے ذریعہ یہ کہانیاں دوسرے قبیلوں اور علاقوں میں بہنچ جاتی ہیں اور کہانیوں کا بیہ سفر جاری رہتا ہے۔ برانوں کی کہانیوں کی نہ جانے کتنی خصوصیات ہیں لیکن چندایسی ہیں کہ جن بر نظمر ڈالناضر وری ہے ، مثلاً ر وہانیت اور شدیدر وہانیت، تحیر کا حسن وجمال، کا نئات، دنیا،انسان اور دیو تاؤں کے جلال وجمال کی تصویریں،انسان اور حیات و کا نئات کی وحد ت کا احساس وشعور ، تخلیق کی پراسر اربت اور پراسر ار تخلیقی عمل کاندر کنے والا سلسله اور انسان کی فکر و نظر ، عقاید اور ند ہبی تصورات نے جب ان کہانیوں ، کوا ناما تو برانوں کی بنیادیا تمازی خصوصات ہی کے پیش نظراصول اور قاعدے کے ۔ مثلاً یہ کہ ایک اچھے مہایران (Mahanpurana) کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ وہ کا ئنات کیا ہتدااوراس کی تخلیق (Sarga) کی کہانی پیش کرے۔ مچر وقت وقت پر مختلف دورادر عبد میں اس کی تباہی اور اس کی نئی تخلیق، (Pratisarga) مختلف عبد میں دیو تاؤں اور رشی منیوں کی پیچان، (Vamsa)انسان کا جنم اس کی نسل (منو دور)(Manyantaram)اور سورج اور جاند کی نسل (سورج و نثی اور چندر و نثی) (Vamsanucarita) کے ہیر و کے قصے سنائے۔ قدیم ہندوستانی قصوں کہانیوں یا قدیم پرانوں میں کہانی سانے والے یا کہانی کارنے کا ئنات کی ساری چیزوں ، تمام اشاء و عناصر کو ایک و صد ہ میں محسوس کیا تھا، چاند ستارے سورج سارے، در خت، یو دے، مٹی، بادل، آسان، حانور پر ندے سب ایک وحدت کا حساس دلاتے تھے،اپنے تھے ، طبقاتی زندگی کا تصور نہ تھا،عالموں اور رشی منیوں کا احترام ضروری تھااور یہ صرف علم حاصل کرنے کے لیے ، رشی منیوں نے بھی کوئی طبقہ نہیں بنا تھاوہ دیوی دیو تاؤں اور اسر ار حیات ہے قریب تھے، عوامی زند گی نے ان ہے مسلسل کچھ جاننے کی کوشش کی ،ان کی وجہ ہے دیوی دیو تا بھی دور نہ تھے، کہانیوں ہے یہ بھی معلوم ہو تاہے کہ اگرانسان پر کوئی بدروح ہادتیہ وغیر ہ کاحملہ ہو تاپاکھیتوں کاکوئی نقصان ہو تا تو بہی عالم رثی منی اور بہی د یوی د یو تا مد د کو آ جاتے ، قدیم کہانی سنانے والوں نے لوگوں کوخو فزد و نہیں کیا، انہیں اچھی اچھی کہانیاں سناکر خوش رکھاہے ،انہیں اپنی سطح سے مسرت اور بصیرت عطاکی ہے تمام اشیاءو عناصر اور تمام دیوی دیو تاؤں کواور تمام انسانوں کوایک لڑی میں برو دیاہے، جب ہے عقایداور نظریات نے ان کہانیوں کو استعال کرناشر وع کیاایک مابعد الطبیعاتی فضا قائم ہو گئی، رشی منی بھی دور ہو گئے دیوی دیو تا بھی دور ہو گئے، سورج و نثی Sarva) (Vamshanucharita) اور چندر و نْشُ (Chandra Vamsha) اور شاہی خاندانوں (Vamshanucharita) کے افراد سامنے آیئے لگے اور پھر عوامی زندگی میں در جہ بندی شروع ہو گئی، جلقے بننے لگے، طبقاتی زندگی وجود میں آگئی، عقایہ و نظریات سے دنبار حکومت کرنے کا حق شاہی خاندانوں کو دیے۔ دیا نہیں دے دیا کہ جوسورج و نثی خاندان ہے تعلق رکھتے تھے یا پھر چندر و نثی خاندان ہے۔ یہ کہا جاسکتا ہے کہ لوک کھاؤں اور قصوں کی منز ل ہے یرانوں کے آگے بڑھتے ہیا،طور کی بڑی محدود اور مخبلک د ناملی۔جولوک کتھاؤں کی خوبصورت اور براسر ار دیویالا کی روہانیت اور جمالیت ہے مختلف تھی۔ قدیم ترین پرانوں کی گاتھا ئیں سینہ یہ سینہ چکتی رہی ہیں،ان کے کر داروں نے مختلف علاقوں کاسفر کیا ہے۔ غور کیلیئے مہابھارت کے کئی قصوں کی ابتداءاس طرح ہوئی ہے،" برانوں میں اس طرح سنا گیا ہے۔"

مہابھارت میں (12-342) تخلیق کی جو کہانی پیش ہوئی ہے اور سانپ کی قربانی کا جوذ کر ہواہے ان میں پران کی جانب واضح اشارہ ہے۔ آیئے پہلے 18 پرانوں کے نام جان لیں:

(1) برہا پران(2) پدما پران(3) وشنو پران(4) شیو پران(5) بھگوت پران(6) نادر پران(7) مار کنڈے پران(8) اُٹی پران(9) بھوش پران(10) برہا دیوار تاپران(11) لنگ پران(12) وارام پران(13) اسکندرا پران(14) وامنا پران(15) کرما پران(16) معسیاپران(17) گرودا پران(18) برہا غیریان۔

مجھے'وایو پران کا بھی ایک نسخہ ملاہے،یہ پران بھی کم اہم نہیں ہے۔

ان پرانوں نے نہ ہی کتابوں کی حثیت حاصل کرلی ہے۔ کئی پران اور بھی ہیں ،اٹھارہ پران کواہم ترین تصور کیا جاتا ہے انہیں مہایران کہتے ہیں ان کے علاوہ دوسرے پر انوں کواویا پران (Upapurana) کہا جاتا ہے، مہابھارت میں تمین پر انوں کے نام ملتے ہیں مار کنڈے، وابو اور معسیا۔ یران کالفظار امائن اور مہابھارت دونوں میں استعال ہوا ہے۔اندازہ ہو تا ہے کہ دونوں میں ایک کی کہانیاں کہاں جڑی ہو گی ہیں صدیوں کے سفر میں پرانوںاوران کے قصوںاور کر داروں کی صور تیں بدلتی رہی ہیں ، قدیم ترین پران ہر گزاینیا صلی صور توں میں موجود نہیں ہیں۔ قدیم قصوں کے مزاج اوران کے خصوصیات تک پہنچنا ہے توان تمام پرانوں کے باطن میں اترناہو گا۔، ظاہر ہے اد لی اور فنی اقدار و صفات کی پیچان آسان نہیں ہے۔ آرٹ اور لٹریچر کا طالب علم ان کا گہر امطالعہ کرتے ہوئے اس سیائی کو یقینا پالیتا ہے کہ پر انوں میں قدیم ترین قصوں اور کر داروں کی دنیا آباد ہے۔ کہانی کار کاوژن پھیلا ہوا اور گہراہے ، وہ ایک پر اسر ار رو مانی طلسمی فضا کی تفکیل کرتے ہوئے حیات و کا ئنات کو اپنی سطح پر سمجھانے کی کوشش کرتا ہے، سچائی یا حقیقت کی نتی تخلیق کر تاہے، کر دار وں کے احساسات اور جذبات کو سننے والوں کے شعور واحساس میں جذب کر دینے کی فزکارانہ کو شش کر تاہے۔ یرانوں کوجونام دیے گئے وہ بہت بعد کی بات ہے۔اکثر شاہی خاندانو ںاوران کے افراد کاذکریرانی کھاؤں میں اس طرح جذب ہو گیاہے که انہیں علاحدہ کمرنا آسان نہیں ہے،مثلا وشنویران میں موریا خاندان( 326ق م\_184ق م)وابویران میں گیت خاندان( 320ء۔330ء )اور معسیا بران میں آندھرا خاندان (جس کا خاتمہ 236ء میں ہوا) کو بخولی پیچانا جاسکتا ہے ای طرح ذاتوں کی تقشیم کاذکر ملتا ہے۔ان باتوں سے ظاہر ہو تا ہے کہ پرانوں میں تبدیلیوں کاسلسلہ جاری رہاہے۔ ابتدامیں راہبانہ لٹریجرے پرانوں کا کوئی تعلق نہ تھا،ان کہانیوں کے خالق وہ تھے جوایک علاقے ہے دوسرے ملاتے میں جاتے اور لوگوں کو جمع کر کے کہانیاں سناتے انہیں سو تا (Suta) بھی کہا گیا ہے۔ کم و بیش ہر بران میں سو تالوہاہر سنا Suta) (lomaharsana)وراس کے بیٹے اگر ہر واس (Ugrasravas) کے نام ملتے ہیں سو تا اور سوتی (Sauti)دونوں کے معنی کہانی سنانے والے کے ہیں ان دونوں لفظوں کااستعمال اتناہوا ہے کہ یہ دونوں خاص کر دارین گئے۔ سوتا او نیجے طبقے کے نہیں تنے ان کی کہانیوں میں ویدوں کی کوئی بات نہیں ہوتی تھی ویدوںاور مہابھارت اور رامائن نے سو تااور سوتی کی کہانیوں کواکٹر مقامات پر اپنانے کی کوشش کی ہے۔

برہمنوں اور خصوصا چھوٹے بڑے مندروں کے بجاریوں اور راہوں نے پرانوں کو اپنا تاشر وع کیا تو گھوم گھوم کر کہانی سنانے والے سو تا اور موتی ، عوامی بغذیوں کو آبک بخشے رہنے کاسلہ قائم کرنے والے گم ہوتے گئے۔ 'سو تا 'اور سوتی کا متحر ک ادارہ ٹوٹ کیا۔ اور پر انوں کے قصوں کو ایک جانب سنگر ت کے عالموں اور دیدوں کے جانے والوں نے اپنالیا اور دوسر کی جانب یا تراکر نے والوں کے مرکز وں اور مختلف دیو تاؤں ک نام پر مندر بناکر بیٹھنے والے پر وہتوں نے اپنے طور پر ان میں ترمیم و تمنیخ شر وع کر دی اور سرف میں نہیں بلکہ اپنے دیو تاؤں کو مرکز کی تیت و سے کر پر انی کہانیاں بھی ان سے وابست کر دیں اور پر ان میں ترمیم و تمنیخ شر وع کر دی اور سرف میں بلکہ اپنے دیو تاؤں کو مرکز کی کو شب پر انی کہانیاں بھی ان سے وابست کر دیں اور پر انی کہانیوں کا مزاج ہی بدل ویا ، کر دار تبدیل کر دیے ، فوق الفطر کی احوال میں و بہن کو ابھار نے کی کو شب پر وہتوں نے اپنے اپنے دیو تاؤں کے کر شے اور مجرے دکھائے ، چو کلہ مختلف کی ہر مندر کا مرکز کی دیو تا ایک جیسے لگنے گی اور ان کا ممل پر وہتوں نے اپنے دیو تاؤں کے کر شے اور مجرے دکھائے ، چو کلہ مختلف پر وہتوں نے اپنے دیو تاؤں کے کر شے اور مجرے دکھائے ، چو کلہ مختلف پر وہتوں نے ایک بی کہانیوں میں بڑی کیسانیت پیدا ہو گئی ان کے مختلف دیو تا ایک جیسے لگنے گی اور ان کا ممل کو وجود میں آنے کی کہانی جو فی جیو فی عبادت گاہوں میں جانے کہاں کھو گئے۔ بر ہما پر ان میں بر ہما کے وجود میں آنے کی کہانی ہے بر ہمانی وشنو کے وجود میں آنے کی کہانی ہے بر ہمانی واقعہ طلب ہے ۔ کا نتات اور اشیاء و عاصر کی تختین کا سلسلہ دو توں پر انوں میں بیک مرح ہے قائم ہے۔

پرانوں کا مطالعہ کرتے ہوئے ایک اہم بات ہے ہے کہ ان سے ہندوازم کے مطابعے کے لیے ایک نظر ملتی ہے ایک و ژن ملتا ہ پران ہندود ہو الله و بجھنے کا ایک برا ذریعہ ہیں۔ ہندوستان کے قدیم نظریات کے مطابعہ میں بھی ان سے بڑی مدد ملتی ہے۔ نہ ہمی عقائد اور تصورات، اخلاتی اور قوجات وغیرہ کے مطابعہ کے لیے پرانوں کی کہانیاں بہت اہم ذریعہ ہیں۔ پرانی عوامی کہانیاں اسطوری اور فاسفیانہ رنگ اختیار کرتی ہیں، دوسری اہم بات ہے کہ قدیم کہانیوں کے نہ جانے کتنے جلوے ملتے ہیں، سورج (سوریہ) کی کہانی قدیم قبائی زندگی کا ایک انتہائی دلچپ افسانہ ہے۔ قدیم مصراور قدیم ہونان میں بھی سورج کی کہانیاں ملتی ہیں لیکن سوریہ یا آفاب کا ایسامتح کے سوچا ہوا کر دار کہیں نہیں ماتا ہے۔ سوریہ کہانی میں کھیب،ادیت ہونان میں بھی سورج کی کہانیاں ملتی ہیں لیکن سوریہ یا آفاب کا ایسامتح کے جنم دیتے ہیں اس طرح چندر ما، مارکنڈے، کیرا، گرودہ والی (ریوں کاروں کا نفیاتی عمل اور رد ممل توجہ طاب کر دورہ والی (ریوں کاروں کا نفیاتی عمل اور دد کھائی دیں وہ انسان کے تخیل اور احساس اور جذبے سے زیادہ قریب ہیں۔ پہاڑوں، ندیوں اور آسانوں خواب ناکوں کے ذبح میں کوئی زیادہ محسوس ہوتی ہے۔

ان تمام پرانوں خصوصاوشنو پران، پدم پران، مارکنڈے پران، معیا پران اور بھگوت پران کوپڑھتے ہوئے شدت ہے محسوس ہواکہ یہ ہندوستانی قصوں کہانیوں کاایک انتہائی معنی خیز سر چشمہ ہیں۔ عقایداور نظریات اور دیو مالا کے گئی دینز پرووں کو ہٹاکران کے پاس جاناچا ہیے، ہندوستانی قصوں کی ابتدائی تاریخ میں ان کی اہمیت کے پیش نظر ایسے تجزیاتی مطالع کی ضرورت ہے کہ جواب تک نہیں ہوا ہے پرانوں کو پڑھتے ہوئے جانے بچھے کیوں ایسا محسوس ہو تارہا کہ قدیم خوبصورت قصے اور ان قصوں کا حسن سمرغ کے انڈوں میں بند ہے جب تک یہ انڈے توڑے نہیں جاتے ان کے جلودُں کی بیچان ممکن نہ ہوگی۔

مها بھارت اور رامائن

● پھے لوگوں کا خیال ہے کہ ہندہ ستان میں ایپ کی جڑیں ویدی لٹر پچر میں پیوست ہیں۔ رگ وید کے نغوں میں ایپ کی خصوصیات ملتی ہیں ہر ٹل (Hertel) کا خیال ہے کہ ویدی اشلوک ڈراسے ہے زیادہ قریب ہے۔ ویدوں میں ایپ کی تلاش مناسب نہیں ہے۔ یوں بیانیہ شاعری کی روایت بہت پر انی ہے۔ پر اکر توں نے بیانیہ شاعری کی روایت بہت پر انی ہے۔ پر اکر توں نے بیانیہ شاعری (Narrative poems) کے فروغ میں حصہ لیا ہے۔ شجاعت اور بہادری اور دلیری کی کہانیاں سائی گئی ہیں۔ ویدی عہد میں گھوڑوں کی قربانی کا جو جشن منایا جاتا تھا اس میں شجاعت اور بہادری اور دلیری کی کہانیاں سائی گئی ہیں۔ ویدی عہد میں گھوڑوں کی قربانی کا جو جشن منایا جاتا تھا اس میں شجاعت اور بہادری اور جگہ و جسل منظر میں قدیم کہانیوں کے موضوعات نصوصاً ایڈونچر 'فوق الفطری ماحول اور انسانوں کے ساتھ دیو تاؤں کے عمل اور رد عمل کی تصویر ہیں موجود ہیں، مہابھارت 'صدیوں کے ذبن کا ایک غیر معمولی کارنامہ ہی نہیں بلکہ ایک پھیلا ہو او سیج لٹر پچر ہے۔

یہ ایساشعری کارنامہ ہے کہ جس میں نہ جانے کتنے' فارم' جمع ہو گئے ،شاعری کے نہ جانے کتنے پہلوا بھر آئے ہیں۔ اس کی کہانیاں صدیوں سینہ بہ سینہ چلی ہیں،اس کے داقعات صدیوں سفر کرتے رہے، ہیں یہی وجہ ہے کہ تبدیلیاں ہوتی رہی ہیں۔ مہابھارت کی ایک بزی خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس میں بہت می چھوٹی بڑی کہانیاں شامل ہوگئی ہیں۔

واقعات اور کرداروں کے بجوم کے ساتھ ہے ایم ہندوستانی تہذیب اور ہندوستانی جمالیات کا ایک در خشندہ ستارہ بن گیا ہے۔ رشیوں نے جو قصے سنائے اور مختلف دور اور عہد میں اخلا قیات کا جو معیار رکھاوہ سب مہا بھارت میں موجود ہیں۔ اس میں جہاں بہت کی خوبسورت دکا تمیں ہیں وہاں مید ان جنگ کے خوزیز مناظر ہیں، جنگ کے دہ ہیر وجو سپائی کی راہ پر ہیں اپنی شجاعت کا شبوت پیش کرتے جاتے ہیں اور ان کی تعریف میں نفیے سنائے جاتے ہیں۔ کوروؤں اور پانڈوؤں کی ہے جنگ مسلسل اعلی اقد ار کے شین بیدار کرتی رہی ہے۔ محبت، نفرت سازش، درباروں میں افراد کی سختی ، رحم، ظلم ، اذبیت ، مہر بانی ، رشتوں کا احرام ، یہ سب ایسے مناظر میں ابھرے ہیں کہ جنہیں فراموش نہیں کیا جا سکتا۔ کنتی اور دروید کی کے کردار لا فانی بن گئے ہیں۔ ای طرح ارجن کا ہر ایڈ ونچر توجہ طلب بن گیا ہے۔ کرشن کا کردار پورے قصے میں روح بھو تک دیتا ہے۔ تر شن کا کردار لاور سے قصے میں روح بھو تک دیتا ہے۔ کرشن کی روایات بھی موجود ہیں مثل جب ارجن کرشن کی خوبصورت بہن سبھد راکود کھتا ہے توائ پر بناشق ہو جاتا ہے کرشن سے دریافت کرتا ہے کہ وہ اسے کہ وہ اسے کہ وہ اسے کرشن کے میں طرح حاصل کر سکتا ہے۔ کرشن کا مشورہ ہے کہ وہ اسے زبرد سی اشاکر لے جائے۔ اس طرح کہ جس طرح بہادر جنگو عور توں کو اضاکر لے جائے۔ اس طرح کہ جس طرح بہادر جنگو عور توں کو اضاکر لے جائے۔ اس طرح کہ جس طرح بہادر جنگو عور توں کو اضاکہ کی خبر دیتے ہیں۔

ونٹر منز (Wintermintz) نے کہا ہے کہ مہابھارت کی ایک فزکار کاکار نامہ نہیں ہے اور یہ ایک دوریاعبد میں لکسی نہیں گئی ہے۔ مغرب میں بھوت گیتااور شکنتلا کی وجہ سے مہابھارت موضوع بن ہو لیال کی دجہ سے مہابھارت موضوع بنایا گیا۔ واجو 1758ء اور 1795ء اور 1795ء کے بعد مہابھارت کو موضوع بنایا گیا۔ 1819ء میں بوپ (Bopp) نے مہابھارت سے تل دمیتی کو منتخب کر کے لاطین زبان میں چیش کیا۔ 1837ء کے بعد بی مہابھارت سے تل دمیتی کو منتخب کر کے لاطین زبان میں چیش کیا۔ 1837ء کے بعد بی مہابھارت سے حقیق شروع ہوئی جب می لامن

(C. Lassen) نے تنقیدی مطالعے کا آغاز کیا۔ 1852 میں اے ویبر (A. Weber) اور 1884ء میں اے لدوگ (A. Ludwig) نے یہ بتانے کی کوشش کی تنقی کہ مہا بھارت کا تعلق ویدوں ہے۔ ہوپ کنس (Hopkins) نے اپنے طویل مقالے The Great Epic of India میں جو تاریخیں متعین کیں کم ومیش مہا بھارت کے تمام محتقین اس سے متفق رہے۔ ہوپ کنس نے تاریخ س کا تعین اس طرح کیا ہے۔

بھرت کی کہانی تو موجود تھی۔ یانڈو کاذ کرنہ تھا۔

☆ 400ق

مها بھارت کی ایک کہانی بنی، جس میں پانڈوؤں ہیر و بن گئے اور کر شن نصف دیو تااور نصف انسان کی .

400 ئ-ر200 ئ-ر

طرح نظر آئے۔

🖈 300 ق م ے 200 عیسوی تک۔ کرشن دیو تابن جاتے۔ نے واقعات شامل ہوتے ہیں۔

ہوپ کنس کا خیال ہے کہ سکندراعظم کے مملے کے بعد مہابھارت کے واقعات وکر دار میں مسلسل اضافہ ہو تارہاہے۔ پہلی صدی ق۔م تک مہابھارت میں کر شن مرکزی کر دار نہیں تھے۔ونز منز (Winter Mintze) نے تحریر کیا ہے کہ مہابھارت کی موجودہ صورت کسی طرح چو تھی صدی قبل مہیج سے پہلے کی نہیں ہے۔ چو تھی صدی عیسوی کے بعداس کی ایک صورت بنتی ہے بدھازم کے اثرات بھی نمایاں ہیں۔

'مہابھارت، کی جو موجود صورت ہے دوپندر ہویں / سولہویں صدی کی ہے، محققین نے جو تلاش و جبتو کی ہے اور اس کی زبان کا جو مطالعہ کیا ہے۔ اس ہے یہی علم ہو تا ہے کہ موجود وصورت پندر ہویں، سولہویں صدی کی ہے طالا نکہ مہابھارت 500ء ہے قبل ایک نہ ہبی د ستادیز کی صورت موجود در ہی ہے۔ کہا جاتا ہے کہ رشی ویاس نے اس کی توسیع میں حصہ لیا تھا۔ ابتدا میں اس کی حیثیت محض ایک نہ ہبی نوعیت کی نظم کی تھی 7000ء میں فلسفی کماریلا (Kumarila) نے اس نظم کے اقتباسات کھے ہیں شاعر بان (Bana) اور سوبھائدو (Subandhu) نے اس نظم کے اقتباسات کھے ہیں شاعر بان (Bana) اور سوبھائدو (کیا ہے۔

مہا بھارت ،ایک نظم کی صورت مندروں میں سنائی جاتی تھی اور دور دراز علا توں سے لوگ اسے سننے آتے تھے۔اب اس کے اٹھارہ جھے ہیں۔ 190092 شعار ہیں ، کہا جاتا ہے اس کی اتنی تختیم صورت چو تھی صدی عیسوی کے بعد ہی سامنے آئی ہوگی بہت سے جھے خوبصورت اور د لکش شاعری کے نمونے ہیں۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ صدیوں کی کہانی، دکایتیں اور نغے بینہ بہ سینہ چلے ہیں۔ یہ بات بھی ذہن میں رکھنا چاہیے کہ ویدوں کے عہد میں مہابھارت کا کوئی ذکر نہیں ملتا۔ سینہ بہ سینہ چلتے ہوئے نغے تبدیل بھی ہوتے رہے ہیں ان میں اضافہ بھی ہوتارہا ہے۔ بدھ اور جین کہانیاں بھی اس میں شامل ہوئی ہیں۔ چھٹی صدی سے چوتھی صدی قبل مسج اس ایک کی کوئی خبر نہیں ملتی۔ یہ پوراعبد بدھ ازم کاعبد ہے۔

'مہا بھارت' ایک وسیع اور گہرا موضوع ہے، اس کی جمالیات کا مطالعہ آسان نہیں ہے۔ اس میں تمام رس (Rasas) موجود ہیں۔
النگار (Alnakar) کامعیار بھی بہت سے مقامات پر بلند ہے۔ شاعرانہ 'سن (Gunas) اور اسلوب (Riti) وغیرہ وکا مطالعہ ماہرین ہی کر سکتے ہیں۔
مہا بھارت کی ڈرامائیت 'کی اپنی جمالیاتی خصوصیات ہیں، اکثر مناظر جمالیاتی تج ہہ بن گئے ہیں۔ کرون رس، (Karuna Rasa) او بحت رس، (Srngara Rasa) اور شرزگار رس، (Shanta Rasa) کا مطالعہ کم دلچسپ نہ ہوگا۔

● 'رامائن' ہندوستان کامقبول ترین ایپ ہے ، یہ کہنا مشکل ہے کہ تاریخ میں واقعی والممیکی نام کا کوئی رشی شاعر تھا کہ جس نے رامائن کھی تھی،
ویاس کے متعلق بھی و ثوق کے ساتھ کچھ کہا نہیں جاسکتا ہے۔ 'رامائن' پر بھی نظر عانی ہوتی رہی ہے، تر میم و تنینخ اور تبدیلیوں کا سلسلہ جاری رہاہے۔
واقعات کی پیشکش اور تغییلات میں تبدیلیاں ضرور ہوئی ہیں لیکن اسلوب کا مزاج اور رنگ ابتدا ہے وہی رہاہے کہ جو آج ہے۔ یور وپی نقاد محققین کہ
جن کی دلچیں ہندوستانی اور بیات ہے ہے کہتے ہیں کہ دنیا کے لٹریچ میں 'رامائن کی کہانی اپنی اخیازی خصوصیات کے ساتھ ممتاز مقام رکھتی ہے۔

مختف دور میں مختف شعر ام اور ڈرا انگار وں نے رامائن کی کہانی کو مختف انداز سے پیش کیا ہے۔ لیکن یہ ایک بوی سپائی ہے کہ اس ایپ کے کردار اپنی مختصیتوں کی نفسیاتی مجرائیوں کے ساتھ ہر وقت موجود رہے ہیں اور مختف ا دوار کے مزاج کے مطابق ان کے عمل اور ردعمل کی تشر شخصیت ہوتی رہی ہیں۔ مثلاً کسی دور میں رانی کیکئی کو خود غرض ماں تصور کیا گیا تو کسی دور میں ان کی مجب کو اہمیت دی گئی۔ کہا گیا ہے کہ کیکئی رام سے بے صد پیار کرتی تعیمی ، دراصل سازش اس ملازمہ کی تھی کہ جس نے انہیں جان ہو جھ کر غلط مشورہ دیا تھا۔ تاموں کی سازشوں کی تاریخ بہت پرانی ہے ، رانی کیکئی کی و فادار ملازمہ ہے۔ اس کی وفادار کی نفسیات کا یہ پہلو بھی ہے کہ دور انی کیکئی کی و فادار ملازمہ ہے۔ اس کی وفادار کی نفسیات کا یہ پہلو بھی ہے کہ دور انی کیکئی کی و فادار ملازمہ ہے۔ اس کی وفادار کی نفسیاتی کیفیتوں سے پیچانے جاتے ہیں۔

کہاجاتا ہے کہ رام کی کہانی بہت بی قدیم ہے، 'ایک 'میں شامل ہونے سے پہلے پالی زبان (جاتک 27:4-126) میں موجود تھی۔ والممکی نے اسے اپنالیااور ایک بوے تخلیقی فنکار کی حثیت سے اس کی وضاحت کی، کرداروں کو منتخب کیا، واقعات منتخب کیے، عمل اور ردّ عمل کا ایک بزامنظر نامہ تیار کیا، ڈرامائی پہلوؤں سے اسے زیادہ پر کشش بنایا۔ ابتدا میں 'رامائن' میں فہ ببی خیالات اور جذبات نہیں تھے، ایک خوبصورت می منظوم کہانی تھی کہ جس کا مقام بلند تھا۔ راجاد سرتھ ایک المیہ ، کردار کی صورت ابھر اتھا، اس کی المناکی قائم ربی لیکن فنی نقط 'نظر سے جو عظمت اور بزرگ پہلے تھی باتی نہیں ربی۔ رام کا کردار ایک محبوب کا کردار تھا، قلعہ اور قلعہ کے باہر ہر مختص ان سے محبت کرتا تھا، جب رام کو وشنو کا او تار کہا گیا اور فرخبی خیالات اور جذبات شامل ہو کے اور رامائن کی کہانیاں مختلف زبانوں میں تکھی جانے لگیں تو فہ ہبی تصورات کوزیادہ ابھیت حاصل ہو گئی۔ والممکن کا رام عام انسانی جذبات کے ساتھ ایک خوبصورت سان کا خواہاں ہے۔

'رامائن'ی کہانی ہیں اس وقت شدت بید اہوتی ہے جب راون کا کردارا کی 'متھ' (Myth) کی صورت شامل ہو تا ہے۔ ڈرامائی کھٹش کے بعد راون کا زوال رامائن کی کہانی ہم نہائی ہو تھے ہے۔ رامائن کی تدوین کرنے والوں نے راون کو بھی ند ہب کے گہرے رنگ ہیں رنگ دیا۔ رام کو فوق الفطر ی کردار بنادیا۔ راون کے پاس بھی پر اسر ار طاقت ہے، اس کے قلع اور اس کی بنائی ہوئی جنت کی تصویر تو بس کھنے کی چیزیں ہیں اس طرح ہنوان اور ہندروں کی فوج ہے بھی کہانی ہیں زندگی کی لہر تیز ہو جاتی ہے۔ ہیر وازم ، کا ایک نیا تصور ملتا ہے اس سے پہلے ہند و سانی اوب ہیں ایسا تصور خالب موجود نہیں ہے۔ 'رامائن' ہیں 'ویرس'کی وجہ ہے بوی کشش پیدا ہو گئی ہے۔ بعض فوق الفطر ی مناظر انتہائی پر کشش ہیں جو 'ویرس'کی وجہ سے آہتہ تبدیل ہو جاتے ہیں۔ 'رامائن 'میں اس اس بی بیا سادہ و لکش اور و لنشیس ہے لہذا کہائی، کردار ، ڈرامائی مناظر سب ذبن ہیں اتر جاتے ہیں۔

'ر اہائن' کی سکنیک کی ایک بڑی خصوصیت یہ ہے کہ کہانی کو بیان کرتے ہوئے گئی پر انی حکایتیں اور کہانیاں شامل ہو گئی ہیں جن کی وجہ سے بیان کا لطف بڑھ گیا ہے۔ اسطور کی قصے بھی شامل ہوئے ہیں مثلاً متر اور 'ور دن' دیو تاؤں کے قصے۔

'رامائن' میں کم و بیش تمام رس پائے جاتے ہیں جن کی وجہ سے احساس اور جذب میں تبدیلیاں ہوتی ہیں۔ رام کے کر دار کو ان کی نفسیات کے ساتھ اسے ذرامائی انداز میں چیش کیا گیاہے کہ قاری اپنے احساس اور جذبے کو اپنے ہیر و سے وابستہ کر دیتا ہے۔ رام کی شخصیت ایک غیر معمولی شخصیت ہے ، شاعر کے تخیل نے اسے ابدی کر دار بنادیا ہے۔ واقعات کی چیش کش کا انداز ایسا ہے کہ رام کی ہر تکلیف ابنی تکلیف ، رام کا ہر و کھ اپناد کھ اور رام کی ہر سرت اپنی سمرت بن جاتی ہے۔

ا یک بڑے تخلیقی وژن، خوبصورت اسلوب(Riti)اور لفظوں، تشبیبوں اور استعاروں کے استعال کی وجہ سے 'رامائن' بمیشہ زندہ رہے گ۔

ناگ اید حتی جمالیاتی پیکر!



ناگ مفتھن (کو نارک) مہانا گنی اور مہاناً کا جنسی عمل!

## ناگ،ایکانتال قدیم حتی اور جمالیاتی پیکر رہاہے۔

ہندو ستانی 'فنون لطیفہ' اور عوامی حسیات کارشتہ انتہائی قدیم ہے، جہاں عوامی عقائد اور تو ہمّات کے بطن سے فنون نے جنم لیا ہے وہاں فعی احساس و شعور نے بھی عقائد اور تو ہمّات اور خے نہ ہمی خیالات کو جنم دیا ہے۔ عوام کے احساس جمال نے عقیدوں کو خوبصورت پیکر عطاکیے ہیں، قدیم ترین قصوں، کہانیوں نے جہاں عوامی احساس اور جذبے ہیں ہلچل پیدا کی ہے اور حسیات کو متح کسیا ہے وہاں سے کہانیاں عقیدوں کے خوبصورت پیکروں میں ڈھل کر فنون لطیفہ کی تاریخ کا حصہ بھی بنی ہیں تائتروں کی جزیں بھی عوامی زندگ کے اسالیب، رسومات، شعبدہ بازی، علوی جادو، سحر سیاہ، (کالا جادو) فسوں گری، متھ جذباتی علامات اور جنسی عمل میں پیوست ہیں۔

ہند و ستان کی لوک کہانیوں اور قدیم ترین لوک گیتوں میں سانپ کا پیکر صد درجہ متحرک اور معنی خیز رہا ہے۔ جنگلوں اور پہاڑوں کی زندگی سے
اس کا گہر اتعلق ہے لہذا جانے کب سے سانپوں اور تا گوں کے قصے عوامی زندگی میں شامل ہیں۔ سانپ کاحتی پیکر اس ملک کی زندگی میں نمایاں حیثیت
رکھتا ہے یہ ایک انتہائی قدیم حتی پیکر ہے کہ جو'آرچ ٹائپ'(Archetype) کی صورت آج بھی متح ک ہے۔ اسے قدیم ترین حتی پیکروں میں
نمایاں مقام حاصل ہے ، ہندو ستانی فنون لطیفہ کی تخلیق میں اس نے جو حصہ لیا ہے اس کی ایک بڑی داستان ہے ، حسی اور فد ہبی تصورات کا یہ برداسر
چشمہ ہے جو فنون کا بھی ایک اہم ترین سر چشمہ رہا ہے ، فنکاروں نے اس پیکر کو عزیز تر کھا ہے۔

ناگ کی عبادت جس طرح ایک مسلک یا کلف (Cult) رہی ہے ای طرح فنون میں بھی ایک کلف 'بن گئی۔ مجتموں میں شیو کے دس بارہ باتھ علامتی ہیں۔ سانپیاناگ (شیش ناگ ، ذات الامحد ود کاعلامیہ ہے ، چھڑیا سائبان کی طرح ہتا ہے ) موجود ہے ، وشنواحت ناگ پر لینے ہو ہے ملح بیں ، یہاں ناگ اجتماعی انسلی لا شعور کے بہ بناہ بہاؤ میں نمایاں حیثیت کا حال ہے۔ ایک تمثیل کے مطابق جب کا نتات تباہ ہو رہی تھی فناکا ل کی مخزل پر تھی تو تمام باذی عناصر ایک اور صرف ایک سمندر میں جذب ہو گئے تھے اور دہاں تاگ پر وشنو لینے ہوئے تھے وشنو بی سمندر تھے اس لیے کہ تمام عناصر کے جذب ہوئے کے بعد تھیلے ہوئے بہ بناہ گہرے سمندر کے علاوہ اور کچھ نہ تھا، شعور بی گم ہو چکا تھا۔ سمندر خود میں غرق تھا، است تا ہو رہی ہو گئے ہو اور میں است مندر خود میں غرق تھا، است تا گھوں پر ایک حسینہ کی تصویر بنائی اور دیکھتے ہی دیکھتے ہی دیکھتے تا گئے گئے گئے میں رہی کی ہو ، است لا محد و دریت کا بھی علامیہ ہے۔ دار کہ تعلیل کے مطابق اپنے عظیم تقلیل و جا تھی ، استار و بھی کہا، یعنی جو جا نگھ میں رہی کی ہو ، است لا محد و دریت کا بھی علامیہ ہے۔ ایک تمثیل کے مطابق اپنے عظیم تف کے بعد جب شیو پار و تی کیا تھی بار کیر اس و انہ ہو کے تو است تاگ (اتی ہیں بالا میں بالی ہیں ہو کے بیا اس بر ایسااٹر ہوا کہ اس کے والم میں کہ جو سے بڑار وں سر والے است نے اپناسخر شروع کیا تھی دی ہو تیا تھی میں کہ جن سے بران وں سر والے است نے اپناسخر شروع کیا۔ حد است اس وقت شیوکار قس دیکھے گاجب وہ تاگ کا چیکر تبدیل کر کے انسان کے گھر میں جنم لے گا۔ حد است اس وی خور کیا گئے میں کہ جن سے برانیوں کے گھر میں جنم لے گا۔ میں دائی شیخ میں کہ جن سے برانے بیگر میں جن کی میں کہ جن سے برانے بیگر میں جنم لے گا۔ دات، دیں۔ جس وہ کی شیخ میں کہ جن سے برانے بیگر میں جنم لے گا۔ دات ہوں گی ان اس می ناگی میں کہ جن سے برانے بیگر جن کی برائی کی جن سے برانے بیلے ہیں۔ اس می ان کی گھر میں جنم لے گا۔ دات اس دی گھر میں جنم لے گا۔ دات اس کی گھر میں جنم لے گا۔ دات اس دی گھر میں جنم لے گا۔ دات اس کی گھر میں جنم لے گا۔ دات کی میں کہ جن سے برانے کی گھر میں جنم کے ہوں۔ اگا کہ دور کے برائی کی دور کے برائی کی جن سے برانے کی گھر میں جنم کی دور کے ہوں گی دور کے ہور کی دور کے ہیں۔ اس کی دور کے ہور کی کی د

شخصیت اور وجود کی بھی علامت ہے جس کے پانچ بھن حواس خسہ کے اشارے ہیں۔ 'شیو کے ایسے پیکروں سے یہ سمجھانے کی کوشش کی جاتی ہے کہ جب تک ذات حواس خسہ کی گرفت میں ہے موت کا خطرہ موجود ہے، جب ذات بیدار ہو جاتی ہے اور باطن کی روشن ، اپنی تمام شعاعوں کے ساتھ نمایاں ہو جاتی ہے تو حواس خسہ کواپی گرفت میں لے لیتی ہے۔ آگہی کی شدت سے بچی ذات کی پیچان ہوتی ہے۔ داخلی بیدار کااور آگہی سے موت بھی ذات کی پیچان ہوتی ہے۔ داخلی بیدار کااور آگہی ہوئے سانپ ذات کی توانائی کا بھی اشاریہ ہیں۔ محمد لی بنیاد ای تصور برہے کہ توانائی ریڑھ کی بندی فرن سے میں کندلی مار کر سانپ کی طرح بیٹے جیسے او پراشتی ہے روحانی بیدار کی بیدا ہوتی ہے۔ اس طرح شیو کے جم پر سانپ کی علامت خود شیو کوایک کمل روحانی وجود بناد ہی ہے۔

کرشن اور کالیاناگ کی تمثیل امر ت اور زہر کا ایک دلفریب ڈراماا سٹیج کرتی ہے کالیا، تال کو اپنے زہر ہے بھر دیتا ہے، کرشن اپنے پاؤں ہے مستھن کرتے ہیں اور زہر ختم کر کے امر ت پیدا کرتے ہیں، یہاں تاگ زہر ، تباہی اور موت کی علامت ہے، وشنو کے پر ندے گر و دا ہے کالیا کی دشنی موت اور زندگی کی کہانی چیش کرتی ہے، پر ندے زندگی اور حرکت کی علامت ہیں، است ، یا سیش 'زندگی توانائی اور تح ک ، اور کالیا موت، تاریخی اور در ان کی اور در اور امرت کے اس معنی خیز ڈرامے کو تفصیل کے ساتھ چیش کیا گیا ہے۔

ایک بڑے در خت کے بنچ سانپ نذرانے وصول کیا کرتے تھے۔ سانپوں کے جنگلوں میں لوگوں کا عقادیہ تھا کہ آگر نذرانے میش نہ کے گئے توان کا نقصان ہرگا۔ سانپوں کو جو نذرانے ملتے ہیں اپنے اپنے جھے ہے وہ کچھ سپر نا (خویصورت پروں والا پر ندہ ، وشنو کے پر ندے گر ودوہ کالقب) کے لیے دیتے تاکہ دہ اس پر ندے ہے محفوظ رہیں، کیشب (ناگا قبیلے کا بادا آدم) کی ہوی کارو تھا بیٹا کالیا انتہائی مغرور تھا، اسے اپنے خطر ناک زہر پر ناز تھا، ایک باراس نے فیصلہ کیا کہ وہ اپنے نذرانے کا حصہ گرودہ کو نہیں دے گاجب گرودہ کویہ خبر ملی تو سخت تھا ہوا اور تیزی ہے کالیا پر جھپٹا، کالیا نے تھا، ایک باراس نے فیصلہ کیا کہ وہ اپنے نذرانے کا حصہ گرودہ کو نہیں دے گاجب گرودہ کویہ خبر ملی تو سخت تھا ہوا اور تیزی ہے کالیا پر جھپٹا، کالیا نے تم بھن کھول دیے۔ اس کی آئکھوں میں خون اتر آیا، دونوں میں زبر دست فکر اؤ تشرع ہوا، کالیا کر ودہ یعنی سپر تا کو ہمیشہ کے لیے ختم دینا جا پہتا تھا ہوا ہوں ہیں تیزی ہے اتر گیا، کالندی ندی کا بیہ تال انتہائی گہر اتھا۔ ایک دن کر شن اس تال کے قریب آلود توریک کی مالیا ہوا کے نہر کو لیے ہوئے زہر آلود قریب آئے تو دیکھا جانے کئے موثی مرے پڑے ہیں۔ سبھھ کے کہ تال کاپانی نہر آلود ہے۔ دیکھتے ہی دیکھا کالیا کے نہر کو لیے ہوئے زہر آلود نہ ایکھی اور ان کی وجہ سے اڑتے ہوئے پر ندے بھی نیچ کر کردم توڑ نے لگے، پھر کرشن تال کے نیچ اترے اور کالیا کے سر پر کھڑے کہ جو کر منتھن کر نے گئے آخروہ کھے آئرے اور کالیا کے سر پر کھڑے کہ کردم توڑ نے لگے، پھر کرشن تال کے نیچ اترے اور کالیا کے سر پر کھڑے کہ کردی۔

ناگ کے حتی پیکر نے تخلیقی فکر کی آبیاری کی ہے، خوف کا جذبہ عموا عبادت کی جانب ماکل کر تارہا ہے۔ سانپ یاناگ کی عبادت کا معاملہ بھی ای نوعیت کا ہے۔ یہ قدیم ترین تصور کہ سانپ کی عبادت اس کے زہر سے محفوظ رکھے گی بہت ہی پرانا ہے۔ تاگ یاسانپ کو دودھ پلا کرا سے آزادی دے کر اور اے مسلسل خوش رکھ کرزندگی بسر کی جائے تو انسان بہت می پریٹانیوں، اذیخوں اور حادثوں سے محفوظ رہے گا، یہ قدیم ترین احساس غیر معمولی نوعیت کا ہے۔



تیسری/ پہلی صدی ق م کاایک جمالیاتی شاہکار (اسٹیٹ میوزیم لکھنؤ)

یہ تصور بھی قدیم ہے کہ زمین کے اندر سانپوں اور ناگوں کی دنیا آباد ہے۔ یہ پاتال کے دیو تا ہیں اس تصور یاخیال نے بھی سانپوں کی عبادت کی جانب ماکل کیا ہے۔ پاتال کے ناگ دیو تاؤں کی پر سنش اور ان کی خوشی کے لیے ہم نے جانے رقص کی کتنی معنی خیز جبتوں کو چش کیا۔ ڈھول اور نقار وں سے کتنی پر اسر ار آوازیں خلق کیس، بنسریوں سے جانے کتنے راگ پیدا کیے ، کتنے چھوٹے بڑے مند ربنائے اور مند روں کے اندر اور باہر ان کے کتنے پیکر اور جمعے تراشے ، دیوار وں اور عمار توں پر ان کے نقش ابھارے اور ان سے اپنار شتہ جو ڈکر ان کی صور ت کے پیش نظر لباس تیار کیے ، ان کے کھن کی صور ت سے متاثر ہو کر اپ تاج تاج تیار کیے ، صدیوں اپنے بچوں کو پاتال اور ناگ دیو تاؤں کی کہانیاں سنا کیں ، ان کے تعلق سے قصے خلق کیے پیکر وں کی ایک نئی دنیا جادی۔ کھیتوں کھیانوں میں سانپوں کی بہت اہمیت رہی ہے۔ بڑا ال کر کھیتوں میں ایسے پھر وں کور کھنے کار واج بہت پر ان کے جد تاگ یو جائی روایت بھی بہت ہی بہت بی قدیم ہے۔

ہندوستان کے قدیم ترین باشندوں اور خصو سا در اوڑی نسل کے لوگوں کی تہذیب ہے اوپر آریائی تہذیب کی اتنی تہیں جی ہوئی ہیں کہ انہیں ہٹا ہٹا کر سب پکھ دکھے لینا ممکن نہیں ہے۔ یہ عقیدہ بہت قدیم ہے کہ اگر ہم سانچوں کی حفاظت کرتے ہیں۔ ان کی حفاظت کے۔ سانپ اپنی عبادت سے خوش ہوتے ہیں اور وقت پر مدد کرتے ہیں۔ ان کی حفاظت میں آجانے کا مطلب یہ ہے کہ اپنے خالق کی حفاظت میں آجائے۔ تاگ اور سانپ ہمیشہ مقد س رہے ہیں اور انہیں دوسرے دیو تاؤں کے ساتھ نمایاں جگہ دی گئی ہے۔ ہندوستانی اسطور میں ان کی نہ جانے کسی آگئے۔ تاگ اور سانپ ہمیشہ مقد س رہے ہیں اور انہیں دوسرے دیو تاؤں کے ساتھ نمایاں جگہ دی گئی ہے۔ ہندوستانی اسطور میں ان کی نہ جانے کہ کہنایاں ہیں جو زندگی کے رموز کو طرح طرح طرح سے سمجھاتی ہیں ، ویدی عہد میں ملک کے مختلف علاقوں میں تاگ بوجا کی وجہ سیقد یم باشدوں کو تاگ ایسے تمام قبیلوں کی جانب اشارہ کر تا ہے جو قد یم ترین ہندوستانی تھے اور تاگ کی عبادت کرتے تھے۔ بدھ مت نے بھی تاگ کے پیکروں کو قبول کیا کہ جس کی عمدہ مثالیں امر اور تی مجہور میں موجود ہیں، قدیم بدھ صندو قوں میں تاگوں کے پیکر طے ہیں، ایک صندوق میں سونے کا تاگ ملا ہے کہ جس کا تام "مہناپا" ہے جو خودگوتم کے فاندان کے ایک نام ہے عمارت ہے۔

ہندوستانی تہذیب میں ناگ کی عبادت کا مطالعہ کرتے ہوئے اولڈ ہم (C.L. Oldham) نے اپنی کتاب (C.L. Oldham) ہندوستانی تہذیب میں ناگ کی عبادت کا مطالعہ کرتے ہوئے اولڈ ہم (Serpent) (Serpent اسلیت اللے تھے۔ پروفیسر ایلیت (G. Elliot smith) نین مشہور تصنیف (The Ancient and the origin of Civilization) نین مشہور تصنیف (W. J. Perry) ہیں لکھا ہے کہ یہ ہندوستانی بینجی ہے۔ اور یہ خیال غلط ہے کہ یہ ہندوستانی روایت ہے۔ ڈیلو جے بیری (W. J. Perry) پی کتاب The کی میں۔ (نیل کے مامی ہیں۔ Children of the Sun)

بلا شبہ قدیم ایران اور قدیم مصر میں ناگ کی عبادت موجود تھی لیکن یہ فراموش نہیں کر ناچاہیے کہ افریقہ اور مغربی ایشیا کی روایتیں بھی کم قدیم نہیں ہیں۔ افریقہ اور مغربی ایشیا کے مختلف علاقوں میں ناگ اور سانپ قدیم حتی پیکر رہے ہیں۔ یہ ممکن ہے کہ یہ روایت مصر اور ایران سے آئی ہو کہ جے قبول کرنے کے لیے ہندوستانی ذہن پہلے ہی سے تیار تھا، ہمیں اس سچائی کا علم ہے کہ چار پانچ ہزار سال قبل در اور تہذیب نے مصر اور مسوبینا میا کے تجرب کی تصوصیات کو اپنے احساس اور جذب اور اپنے مسبب پنامیا کے تاجی تصورات اور خیالات حاصل ہوئے وہ یہاں کی تصورات سے ہم آئیک کیا تھا، سمند ربہت بڑاؤر بعہ تھا۔ ان دونوں ممالک سے جو تصورات اور قد یم ند ہمی ہوتی رہیں پچھ اس طور پر کہ یہ مقامی بن گئے۔ مشرب بورن ہیں بی ہوتی رہیں پچھ اس طور پر کہ یہ مقامی بن گئے۔ میں جذب اور ذہن میں پیوست ہو گئے اور ان کا اپنے طور رپر ارتقابو تارہا۔ ان میں تبدیلیاں بھی ہوتی رہیں پچھ اس طور پر کہ یہ مقامی بن گئے۔ پیری (W.J. perry) نے تحربر کیا ہے کہ تبدیلیاں اس طرح ہو کمیں کہ بعض قدیم ترین خیالات اور تصورات ای ملک میں ابتدائی نشان بن کر

ار نقائی منزلیں طے کرنے لگے۔ار نقاء کی ہر منزل مختلف اور منفر د نظر آتی ہے۔ دراوڑی نسل کے لوگوں نے انہیں اپنی فکر و نظر سے سنوارا ،اپنے مزاج کا آئیک عطاکیا،اپنی زہانت ہے ملک کے جغرافیائی ماحول ہے ہم آئیگ کر دیا۔

ناگا قبیلوں کی مختلف کہانیاں اور ان کے مختلف عقا کداور تو تہمات ملک کے کئی حصوں سے نکل کر ایک دوسرے سے قریب آئے اور اکثر اس طرح کہ ایک دوسرے میں جذب ہو گئے، تاگ راجاؤں کی ہر اسر ار طاقتوں کی داستانیں ان علاقوں تک سر سر اتی ہو کی پینچ گئیں کہ جہاں ناگوں اور سانیوں کی عیادت عام طور پر نہیں ہوتی تھی، مقامی لوگوں نے چیوٹی چیوٹی کہانیوں کواہنے دیو تاؤں کی کہانیوں سے وابستہ کر دیا۔ قدیم ترین زید گی ناگوں اور سانپوں کی عبادت ہے بھی عبارت ہے۔ ناگ کوانتہائی مقدس تصور کیا گیا ہے اور اسے دید تاکا درجہ دیا گیا ہے ، اجماعی عبادت میں اسے نمایاں جگہ حاصل رہی ہے۔ حقیقی اور فرضی ۔اور حس سطح پر انجرے ہوئے قصے اسطوری بن گئے ہیں۔ مالیالی (Malyali) عوامی قصوں میں تاگ ایک اہم ترین مرکزی کردار ہے۔ آج بھی کیرالا میں نہ جانے کتنے ایسے قصے سائے جاتے ہیں کہ جن کا تعلق اس مرکزی پیکر ہے ہے۔ عام مراسم نہ ہی میں ناگوں کی عمادت کونماہاںاور مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ نہ ہی رسومات ہے ناگ کے پیکروں کوعلاعدہ نہیں کیا جاسکتا۔ سانیوں کی قدیم اور مقد سیاد گاراور جیموٹے چیموٹے مندر کو جنھیں پمین کاؤ (Pampin Kavu) کہتے ہیں کیرالا میں مخلف مقامات پر موجود ہیں ،ناگ مندر بنانے ک روایت بہت قدیم ہے اس کی ابتدا کہاں ہے ہوئی بتانا ممکن نہیں لیکن اس طرح سوچنا غالبًاغلط نہ ہوگا کہ پہاڑوں اور جنگلوں ہے نکل کر تھیتوں میں ''ناگ مندر'' بروان چڑھاہے ،انچیں فصل کے لیے ناگ کی عبادت کی گئی ہے۔ ہر علاقے ہر گاؤں کاایک ناگ دیو تارہا ہے۔ای طرح ہر کھیت اور ہر گھر میں ناگ یو جاکی روایت رہی ہے۔اس کی تاریخ ماضی کے گہرے اندھیرے میں ہے۔ یہ اجماعی لاشعور اور اجماعی حیات کا کرشمہ ہے جو آج بھی ا جہا کی لا شعور میں جذب محسوس ہو تا ہے۔" ٹاگ" آج بھی ایک قدیم" آرچ ٹائپ" کی صورت متح کے بے۔عوامی ذبن نے ناگوں اور سانیوں ے صرف حس اور ذہنی سطح پر رشتہ قائم نہیں کیابلکہ ان ہے خون کارشتہ بھی قائم کیا۔ آج بھی ہندوستان کے کئی علاقوں میں ایسے قبیلے آباد ہیں اور ایس نسلیں موجود ہیں جن کاعقیدہ ہے کہ وہ ناگوں کے خاندان سے ہیں، کیرالا کے 'نائر' (The Nairs) ابتداء سے جنگور ہے ہیں،ان کا بنیادی عقیدہ ہے کہ ان کے آباء واحداد ناگ تھے ،اس ذات کے برانے لوگ سر برسامنے بالوں میں گانٹھ دے کرناگ کے بھن کی تصویر پیش کرتے ہیں 'نائر' آج بھی ناگ کی پرستش کرتے ہیں۔

جنونی ہند میں ایک بجیب و غریب دیو تا "منی سوای" کا فرکر ماتا ہے جو تاگ دیو تا ہے قدیم ہے۔ دراوڑی تہذیب میں منی سوای کی بڑی اہمیت رہی ہے۔ یہ پر اسر ار دیو تا بھی نظر نہیں آتا لیکن اپنے وجود کا احساس دیار ہتا ہے۔ اس میں تاگ اور خصو صابح رہ یہ ناگ کی خصو صیبیں موجود ہیں۔
کہاجاتا ہے کہ خالص دراوڑ ذہن کی پیداوار ہے۔ خباشت اس کی فطر ت ہے۔ اس کی عبادت نہ کی جائے تو اپنی کینہ پر وری کا اظہار طرح طرح ہے کر تا ہے نقصان بہنچا تا ہے ناراض ہو جاتا ہے تو جان لیوابن جاتا ہے۔ خبیث دوح کی ماند منڈ لا تار ہتا ہے، گھروں اور در ختوں میں پر ویش کر کے اس وقت نقصان پہنچا تا ہے جب کوئی بھی فحض اس کے خلاف با تی کر تا ہے۔ بھی جہت تو ڑدیتا ہے بھی در خت کی شاخیں اچاکی کر ادیتا ہے، جس گھر میں آباد ہو تا ہے اس کر پر بتا کہ دوگوں کا یہ عقیدہ دہا ہے کہ اگر اس کے لیے ہر روز پھول اور پھل رکھ دیے جا تیں اور شب میں چراغ روشن کر کے اس کی پر ستش کی جائے تو وہ خوش رہتا ہے۔ اکثر بعض گھروں میں جب یہ جب مصرے تاگ بوجا کی روایت یہاں پیٹی تو "منی سوائی کا یہ فرض ہو جاتا ہے کہ وہ سال میں اس کی عباد ت اور لوجا کا بہتر انظام کریں۔ تیاس یہ جہ ہمرے تاگ بوجا کی روایت یہاں پیٹی تو "منی سوائی " موجود ہو۔ ) سے یہ روایت فور آذ بمن و شعور میں جذب ہو گئی (ممکن ہے منی سوائی نام بعد میں ملاہو اور اس کے وجود کا احساس صدیوں پہلے ہے موجود ہو۔ )

مدارت می تو بہتا ہے اور مختلف تمدنی اور تہذ سی اقدار کے دولے کو مل کے جیش نظر در اور ڈی ذبی کی گئی اہم خصوصیات کو سمجھ اجاسک کے بیش نظر در اور ڈی ذبی کی گئی اہم خصوصیات کو سمجھ اجاسک ہیں نظر در اور ڈی ذبی کی گئی اہم خصوصیات کو سمجھ اجاسک کے بیش نظر در اور ڈی ذبی کی گئی اہم خصوصیات کو سمجھ اجاسک کے بیش نظر در اور ڈی ذبی کی گئی اہم خصوصیات کو سمجھ اجاسک کے بیش نظر در اور ڈی ذبی کی گئی اہم خصوصیات کو سمجھ اجاسک کے دولی کے عمل کے چیش نظر در اور ڈی ذبی کی گئی اہم خصوصیات کو سمجھ اجاسک کے مقبل کے چیش نظر در اور ڈی ذبی کی گئی اہم خصوصیات کو سمجھ کے اس کے دولیت فیصل کے خبر سمجس کے اس کی گئی اہم خصوصیات کو سمجھ کے اس کے خبر سمجس کی سمجس کی کئی اہم خصوصیات کو سمجھ کی اس کے خبر سمجس کی سمجس کی گئی اہم خصوصیات کو سمجس کی سمجس کی سمجس کی سمجس کے اس کے خبر کی سمجس کی سمجس

در اوڑی ذہن کی سب سے بڑی خصوصیت وہ میلان یار جمان ہے جو اشیاء و عناصر اور تجربوں کا تجربیہ کر کے پچھے اصول متعین کرلیتا ہے اور اپنی آرزواور اپنے احساس اور جذبے سے اشیاء و عناصر اور حاصل کیے ہوئے تجربوں کی صور تیس تبدیل کرنے کی کوشش کر تاہے ،اس عمل میں ترمیم و تنیخ کا سلسلہ عادی رہنا ہے ، نئی معنوی جہت پیدا کرنے کی کوشش کر تاہے۔

ناگ کی عبادت پہلے ہے موجود منی سوامی کے متحرک پیکر کی عبادت میں جذب ہو گئی ہے طالا تک آج بھی منی سوامی کسی نہ کسی صورت مختلف علاقوں میں موجود ہے۔
علاقوں میں موجود ہے۔ ناگ کے ساتھ ناگن دیو بھی آئی جو عمو نامختلف بستیوں، علاقوں میں اپنی مختلف جہتوں کو لیے آج بھی موجود ہے۔
کئی مقالی دیویوں کے پیکر اس میں جذب ہو گئے ، ایسا بھی ہوا کہ خود ناگن دیوی کا پہر کئی مقالی دیویوں ہے ہم آبٹک ہو گیا، ایک قدیم ترین دیوی ہے جے تیگو زبان میں گئگ اما (Ganga Amma) اور تمل میں "مریا اما" (Mariya Amma) کہتے ہیں۔ زمین کی زرخیزی اور کھیتوں کی اچھی فصلوں کی ذمہ دار ہمی ہے۔ یہ کالی کی بہت سی خصوصیات لیے ہوئے ہو جے لہو چیتی ہے،
فصلوں کی ذمہ دار ہے۔ اس کا ایک روپ بھیانک ہے۔ چیک ، ہیضہ اور قبط کی ذمہ دار بھی ہے۔ یہ کالی کی بہت سی خصوصیات لیے ہوئے ہوئے ہو جی ہو گئی اما ورادر مریا اماکی خصوصیتیں بھی موجودہ ہیں۔

دراؤٹری تہذیب کی تاریخ میں بیات بہت اہم ہے کہ ڈراور خوف کے جذبے پر مجبت کا جذبہ غالب آتا گیا ہے۔ ناگوں ہے لہو کے رہنے کے ادساس نے خوف کے جذبے میں توازن بیدا کردیا ہے۔ مجبت اور شفقت اور مجبت کے تصور نے عوای رشتوں کو مضبوط اور معظم کردیا۔ ناگ انسانی رشتوں کا مراز بنارہا ہے۔ سب ایک بی خاندان کے ہیں بیداحساس غیر معمولی ہے۔ اس سے اپی قوت اور طاقت کا احساس بالیدہ ہوا ہے۔ محنت اور خصو صاابتها ہی محنت کی قدر وقیت کو سمجھنے میں آسانی ہوئی ہے۔ کی مندر کی تغیر ہویا کوئی رقص، کوئی کھیت ہویا کوئی نقاثی یا مصوری، عوای اور اہتما ٹی محنت ہیشہ شامل رہی ہے۔ ناگ سخوظ کرتے ہیں، انتمال پر نظر رکھتے ہیں، ہجرانسانی رشتوں کو دکھ کراپئی رحتوں کی بارش کرتے ہیں۔ بیر غیر معمولی نفیاتی شعور تھا کہ جس ہے در اوڑی تہذیب کی عمدہ قدروں کی تشکیل ہوئی ہے۔ گنگ اداور مریادا، بھی رحتوں کی دیویاں بن گئیں، نفیاتی ضرورت نے عوای، شعوں گاؤں کی بڑی اہمیت ہے۔ تمل علا قوں میں ایسان کی اقدار کا تعین کیا۔ ان اقدار میں محبت اور ایک دوسر ہے کی مدو کی خواہش دونوں کی بڑی اہمیت ہے۔ تمل علا قوں میں ایسان کی اقدار کا سر بشمہ ہے۔ انہیں تر بائی الہو کی ضرورت نہیں ہو ،دہ گاؤں کے محافظ ہیں، راتوں میں گاؤں کی حفاظت میں الیوں میں بالیوں اور اونچے اونچے اونچے ٹیلوں پر ''ایانا کے چھوٹے میوٹی چھوٹے مندر بنائے گئے عموالے ہے مندروں کے سامنے مٹی کے میں مندر ملتے ہیں، کھیتوں کھلیانوں کے پاس درختوں کے سامنے مٹی کے مندر بنائے گئے عموال سے مندروں کی سے بھی ایک کی جنوں کی بیاں درختوں کے بہو کے بہوئے میں، طاقت، شفقت اور محبت اور اس کی رہمتوں کے بناوی تصور است نے دوسر ہے کی میں ہوشیدہ ہیں۔ ناگ کی قوت، طاقت، شفقت اور محبت اور اس کی رہمتوں کے بناوی تو تو تاؤں اور دیویوں کی شخصیتوں کو تبدیل کی رہمتوں

'سمندر معتمن میں بہاں مند را چل پہاڑ معتمنی ہے وہاں 'واسکی ناگ' ڈوری ،راکششوں نے ضد کر کے واسکی ناگ کے سر کو پکڑ کر رکھا تھا جب کہ دیو تاؤں نے دم پکڑر کھی تھی راکشش جب ناگ کو کھینچتے ہیں تو منھ ہے ایسی آئج نکتی ہے کہ راکشش جھلنے لگتے ہیں۔ آریوں کے حتی اور نہ ہمی قصوں اور ان کے تصورات اور خیالات کی پچھٹی کے باوجود ہند و ستان کے کم و بیش تمام علاقوں میں قدیم ترین عوامی روایات ، قصے ، تصورات اور خیالات وھرتی کے اندر سے بھو شخے رہے ہیں اور اکثر عقائد اور روایات بن کر زندہ رہے ہیں۔ یہ سب فنون کا سر چشمہ بھی ہے ہیں۔ مختلف قوموں کی تہذیبی آمیزش کے بعد ان کا تحریک فنون کی تخلیق میں شامل رہاہے۔

مالا بار میں ایس جانے کتنی قدیم کہانیاں میں جو آج بھی بچوں کو سائی جاتی میں کہ جن میں ایک ایس عورت ہوتی ہے جوایک ساتھ دو بچوں کو بنم دیتی ہے اور ان میں ایک تاگ ہوتا ہے جواپی مال کو چند تصحتیں دے کر گم ہو جاتا ہے اور برے وقت میں مدد کرتا ہے عموماً مشکل لمحوں میں یاد کرنے سے نمودار ہو تا ہے اور ماں کا آفجل خوشیوں سے بھر دیتا ہے۔ اس قتم کی عوامی کہانیاں ہندہ ستان کی قدیم داستانوں میں شامل ہو گئی ہیں۔
کیرالا میں قدیم مشہور ناگ مندر "منار سالہ" (Mannarsala) ہے کہ جس میں ناگوں کے ہزاروں پیکر ہیں۔ کہاجا تا ہے کہ اس کی پہلی تغییر اس وقت ہوئی جب ایک عورت کے ناگ بچے کی عبادت شر وع کی اور اس کے بعد اس علاقے کے تمام لوگوں نے اس ناگ کی عبادت کو فرض جاتا۔ 'ماں 'اس ناگ دیو تا کی پہلی پجار ن تھی ، اس کے بعد مند روں میں عور تمیں پور تمیں پیداس علاقے کے تمام لوگوں نے اس ناگ کی عبادت کو فرض جاتا۔ 'ماں 'اس ناگ دیو تا کی پہلی پجار ن تھی ، اس کے بعد مند روں میں عور تمیں پیلی پجار ن بختی تمیں ، اس کے بعد مند روں میں عور تمیں کی کی کہانیاں مشہور ہیں جو قدیم ترین عوامی کہانیوں سے دشتہ رکھتی ہیں ، بعض ناگ کنیاؤں کے لیے مختلف قبیلوں نے چھوٹے مندر بھی بنا رکھے ہیں۔
رکھے ہیں۔

تاگ ہوجا محض احساس اور عمل نہیں بلکہ اظہار ذات بھی ہے، قدیم ترین نسل کے سپے اور واضح اور صاف اور اپنی فطرت میں مقد س کر دار کا سے افلہار انسان سے آرزوؤں اور تمناؤں کو چیش کر تاہے، ایسے بی اعتماد اور عبادت نے تہذیب کی بعض اقدار کی تفکیل کی ہے اور ساتی اور اضافی خیالات کی بنیادیں قائم کی جیں ہیں۔ قبیلوں کے ابتدائی ندا بہب انسانی زندگی کے کئی پہلوؤں کو نمایاں کرتے ہوئے یہ احساس دیتے ہیں کہ یہ اسے اندر سے باہر آئے ہیں اور آہت ہوئے کے مزلیں ملے کرتے رہے ہیں۔

ہندو متان کے قدیم ترین باشندوں کے ایسے مشتر کہ اعتقادات کو قدیم قبیلوں کے نہ ہی، ثقافتی اور ابتدائی نا محسوس فاسفیانہ نظام میں بڑی اہمیت ماصل ہے۔ سب سے اہم بنیاد کی خصوصیت ہیں ہے کہ اس نظام میں بدخواہی اور فیض رسانی کے جذبون کا ایک عجیب و نمر یب امتزائ ماتا ہے کہ جس کا اظہار فطری اور فوق الفطری عناصر کی پیشکش میں ہوتا ہے، تصبیبی خصوصیتوں کے ساتھ سحر انگیزی سے نہ ہبی نظام میں انگذت دیوی دئیں ہوتی ہے۔ دئی تا میں گانت دیوی میں کا جنابی ہوتی ہے، شال مشرق کے بہاڑی علاقوں کے قبیلوں کی عبادت کا جائزہ لیا جائے تو چند بنیادی سے کیاں اس طرح سائے آئیں گی۔

- مختلف حصوں میں تقسیم کر کے فطرت کے جلال و جمال کی عمادت!
  - ایناباداجداد کی روحوں کی عبادت!
    - بعض دیگر روحوں کی عباد ہے!
- 🗨 اندھے وشواس یاعقیدے کے ساتھ عناسر کی عبادت کہ جن میں پوشیدہ تحریااُن تحر اُنگیز روحوں کی موجود گی کایقین ہو!
  - ایک بی سب سے بوے دیو تاکی عبادت! اور
- ایک دیوی یا ایے دیوتا کی عبادت کہ جس کی حیثیت مرکزی ہواور جس کے سامنے دوسرے تمام دیوتا اور دوسری تمام دیویاں فانوی حیثیت رکھتی ہوں۔

'کھای 'قبیلوں میں ''ایک خالق ''کا عقیدہ بہت مضوط رہا ہے ،ان لو گوں نے خالق زیدگی کو نوگ (nong)''یو ''(U)' تھو' (Thaw)' کی نیاں دور است اور کھای نہیں نہاں ایک خالق میں زمین ، پانی اور دو است سب کے دیو تاؤں کی خصوصیتیں جذب رہی ہیں۔ دو است اور جاوو حشمت کی خصوصیت اس لیے اہم رہی ہے کہ خالق زیدگی کا یہ پہلوزیادہ متحرک ہو جائے توانسان اپنی محنت سے زمین کو زیادہ زر خیز بناسکتا ہے او رہاڑوں کے اندر سے پانی لکال سکتا ہے ، دریاؤں کے رخ موڑ سکتا ہے ، دو است اور جاہ وحشمت دونوں قوت اور طاقت سے وابستہ ہیں۔ 'تاگ' کی رستش کے لیس منظر میں یہ نفسیاتی سے پائی بھی موجود ہے وہ طاقت کی علامت ہے لہذا دولت اور جاہ وحشمت بھی عطاکر تا ہے ، دولت و سے کہ اس کا محافظ بن جاتا ہے ، طاقت اور قوت عطاکر کے زیدگی پر گزر جانے کا بیاہ عوصلہ بھی عطاکر تا ہے ، دولت و سے عطاکر تا ہے ، دولت و سات کی علامت ہے لیاہ علی عطاکر تا ہے ، دولت و سات کی علامت کے لیاہ میں عطاکر تا ہے ، دولت و سات کی سے مطاکر تا ہے ۔

شیوازم کے ساتھ ناگ نے اور زیادہ اہمیت اختیار کرلی، ناگ شیو کی علامت بن گیا شیولنگ کی صور تیں ناگ کی شکلوں میں ذھلنے لگیس، کنڈ لی بوگ نے شکق کی صورت میں ناگ کے پیکر کو محسوس کیا۔

کیرا ال سے شمیر نک اور شمیر سے شال مشرقی پہاڑی علاقوں تک ناگ کی عباد سے کی روایتیں آج تک زندو ہیں۔ ہندو ستائی فلسفوں نے ان کی بنیاد ہیں مضبوط کی ہیں۔ تشمیر وادی میں ناگ راجاؤں کی حکومت کی نہ جانے کتی کہانیاں آج بھی مقبول ہیں۔ ناگ وابو تا کے قصے مشبور ہیں۔ ناگ راجاؤں کی حکومت کی نہ جانے کتی کہانیاں آج بھی مقبول ہیں۔ ناگ وابو تا کے قصے مشبور ہیں۔ ناگ وابو سے شوائی میں ناگ ایک میں بڑھا جا سکتا ہے۔ وابو کروں کے عوامی فن میں تاگ ایک مرزی مقامات پر آج بھی "آئیکون" (Icon) موجود ہیں انہیں مقابی لوگ 'ناگا' کہتے ہیں۔ موبا چھٹے مر التی فن میں تاگ آئیک مرزی مقابات پر آج بھی ہوت ہیں۔ آج بھی یہ قدیم عقیدہ من بڑھ سے ناگ آزاشے کے بین ناگ کھیتوں کے در میان ان کے بیگر بھی ہوت ہیں۔ آج بھی یہ قدیم عقیدہ موجود ہیں کہ بین اللہ بیان اور بیان کے موبال نقار وں کی مردوں ہوئی مجل کو ایک میں ہو گا ان کار ہوت ہیں۔ کہتے ہیں۔ کہتے ہیں۔ کھی ہو کہ بیان بی کو منات ہیں کو منات ہیں کہ جب کہ ان کار شید تاگ میں ہوئی میں توانہیں ناگ دیو تا کو بیار سے انہیں ہوئی مجل کو ویکھتے ہیں توانہیں ناگ دیو تا کھر آت ہیں۔ شمیر میں شیش ناگ کی بہنی ہی کم دلیب نہیں ہے۔ جموں اور بھد ورا ہیں آج بھی ایسے خاندان موجود ہیں کہ جن کا عقیدہ یہ ہے کہ ان کار شید تاگ میں سے۔ جموں اور بھد ورا ہیں آج بھی ایسے خاندان موجود ہیں کہ جن کا عقیدہ یہ ہوئی میں۔ شیش ناگ کی بھی کہ دیہ ہیں کہ جن کا عقیدہ یہ ہوئی میں۔ قبید سے بود وہ ہیں کہ جن کا عقیدہ یہ ہے کہ ان کار شید تاگ

قدیم بند و سنانی جسوں میں در خت اور سانپ دونوں کی بزی اہمیت رہی ہے۔ یہ عقیدہ ہے کہ در خت کے بنجے خزانہ رہاہے اور ناگ اس کی سفاطت کر تا ہے ، در خت کے منتی پھر ول اور قیتی معد نیات کا سفاطت کر تا ہے ، در خت کسی نے کاٹ دیاتو تاگ کا طلال اے زندہ نہیں رہنے وے گا۔ خزانے کے تصور کے ساتھ قیتی پھر ول اور قیتی معد نیات کا تصور بھی دائے۔ یہ سب زمین کے اندر گھرائیوں میں پوشیدہ ہیں کہ جہاں صرف تاریخی ہے ، اس تاریخی کے بطن سے در شت نظتے ہیں جو تھنا دیتے ہیں۔ اس تاریخی سے رشتہ پیدا کردیتا ہے۔ تا ہے۔ بھی دائرہ بتا ہے۔

جمالیاتی شعور اور امتیازی جمالیاتی تصورات



ہ ہند و ستانی تہذیب انسان کی اعلیٰ اقدار کا سر چشمہ ہے ،اس تہذیب نے ہر عہد میں اعلیٰ اور افضل صفات واقد ار کاشعور عطا کیا ہے یہی وجہ ہے کہ نام نے اپنی تہذیب اور انگیر کو ''مانو سنسکر تی ''یا' مانو د ھر م' کے نام سے یاد کیا ہے ، ہمیشہ یہی سمجھااور سمجھایا ہے کہ ہند و ستانی تہذیب اور اس کی شافت ، آفاتی اور اس کی آفاتیت کے پیش نظر تاریخ شامد ہے نام نے بھی غلط نہیں سمجھا۔

ہندہ ستانی تہذیب و ثقافت کی معنی خیز اور تہد دار داستان کب شر وع ہوتی ہے تاریخ ابھی تک نہیں بتا سکی ہے اور اس سلسلے میں "پہلے عنوان" کی تااش بھی ممکن نہیں ہے۔ ہم یہ تجھتے ہیں کہ یہ انادی (Anadi) ہے بعنی یہ ابتدائے بغیر ہے۔ یاا نہتائی پراسرار آفاقیت (سناتن) ہے کہ جس کی بے پناور وہانیت اور جس کے لذت آمیز 'رس' بی ہے محسوسات کی ایک کا نئات سامنے آتی ہے۔

ہر عبد میں انسان اور دھرتی اور انسان اور کا نتات اور فطرت کے رشتوں کی مسلسل تلاش و جنتجو نے اپنی سپائی کو پہپانا ہے اور اس معاسلے میں نہ بن کے در بیچے بمیشہ کھلےرہے ہیں۔ دو سرے تج بوں کو قبول کرنے اور انہیں اپنے تجربوں سے نہم آئنگ کرنے کا ممل مسلسل جاری رہا ہے۔ 'ابدی نپائی 'یلائلے بی سپائی کو بھی کسی نے صفر (شونیہ) سے تعبیر کیا یعنی پچھے نہیں! 'س نے اسے 'برہم 'کہائسی نے ایشور ، کسی نے شیو ،اور سسی نے بدھ! 'سی نے اے وقت بازمانہ کہااور کسی نے اسے زات ازمانہ کہااور کسی نے اسے ذات یا خود کی کے نام دیے۔

نور لیجئے تو محسوس ہوگا کہ سب ہے اہم تصوریا تج بہ ،ر بھان یارویہ 'یوگ و ششٹھ''(Yoga vashistha) کا ہے لیعنی مختلف عبد اور زیانے میں امجرے ہوئے تمام مختلف اور متغیاد راہتے ایک ہی مختلف عبد اور استفاد راہتے ایک ہی مختلف عبد اور متعادر

یہ رویہ یار بنان یا تصور اور تج بہ انتہائی غیر جمعولی ہے، اس سے تبدیب کا ایک منفر دروشن مزائ بنا ہے، یہی مزائ جمیں بھی عزیز تر ہے۔

یہی مزائ اپنا سب سے عظیم سر مایہ ہے۔ ہما سے بخوبی بچپانے ہیں یہی وجہ ہے کہ اس ''انیک انت '' سے تعبیر کیا ہے، اس کا مفہوم اس کے سوا پچھ نہیں کہ عظیم تر بچائی کے انگذت بہلو میں اور سوچنے والوں نے اپنے انداز سے اس بہنچانے کی کوشش کی ہے۔ کوئی ایک بہلو کو پیچانا ہے اور کوئی دوسر سے پہلو کو نیکن ہر صاحب نظر نے عظیم تر بچائی کو کس نہ کسی طرح پیچانا ضرور ہے۔ کسی کی پیچان غلط نہیں ہے لہذا ہر پیچان فیتی ہے،

اسے اپنی فکر و نظر سے ہم آہنگ کرنا ہی بڑاکام ہے۔ ہم نے یہ کام کیا ہے یہی وجہ ہے کہ اپنی تہذیب کی تاریخ پیپلی ہوئی تہہ داراور معنی خیز نظر آتی ہے۔ اور اس میں انگذت تج ہوں کی روشنیوں کا طال و جمال مات ہے۔ اس کے انگذت معنی خیز پہلو ہیں اور ہر پہلوماند نور ہے!

ائیں لیگ دنیا کے کسی ملک کی تہذیب د ثقافت میں نہیں ہے۔ 'انیک انت ' کے بہتر شعور اور احساس اور اس سچائی پر کممل اعتاد کی وجہ ہے ہم ایک انتہائی و سبج اور حد در جہ گہرا، 'وژن 'رکھتے ہیں جو تہذیب و تمدن کی تاریخ کے ہر دور میں واضح طور پر محسوس ہو تاہے اور اپنی سچائی کا حساس عطا کر تاہے۔

ہند و ستان میں مختلف نسلیں اور قومیں آباد ہوتی رہی ہیں یہاں کی مٹی کے جاد و کا کرشمہ ہے کہ تمام قومیں یہاں اس طرح رہے بس سکیں جیسے یمی ان کاوطن ہو مختلف اور متضاد ساجی، ثقافتی ، فنی اور فکری تجربے موجوں کی طرح مکرائے لیکن ایک بڑے سمندر کی لہروں کی مانند سمندر کی عظمت بن کررہے ،ایک دوسرے کے تجربوں کی روشنی حاصل ہوئی ، کچھ لوگ اے قوت برداشت کہتے ہیں،اے قلب و نظ کی و سعت ہ تعبیر کرنا چاہیے اس لیے کہ معاملہ بہت کچھ حاصل کرنے ، جاننے اور انسانی اقدار کے چیش نظر ایک ساتھ جینے اور اعلیٰ جمالیاتی سدات کے ساتھ زندگی کرنے کی خواہش کا بھی ہے۔

ہند و ستانی تہذیب کی بے شار جہوں ، افکار و خیالات کے تمام پہلوؤں اور اس کی جمالیات کی تمام و معتوں اور گہرائیوں کا مطالعہ آسان نہیں ہے۔ چند خاص فکری اور جمالیاتی پہلوؤں سے اتمیازی ربخانات کی پیچان ہو سکتی ہے۔ آریائی اور غیر آریائی تجربوں کو علاحدہ کرتا بھی آسان نہیں ہے۔ اور اس ملک کے بیش قیمت تجربوں کا مطالعہ بھی اس طرح تطعی مناسب نہیں ہے۔ جب اشیاء و عناصر اور فطرت کے باطنی رشتے پر نظر جاتی ہو اور اس ملک کے بیش قیمت کا احساس ہو تاہے اور ہندوستان کے آجاریہ اور قدیم سوچنے والے اپنے وجود اور فطرت کے آبنگ سے پر اسر اور شتہ کا مالی ترین نمونوں میں شائل قائم کرنے کی باتمیں کرتے ہیں اور آئیگ کی وحدت کا فیتی تصور ، رقص ، موسیقی ، مجمد سازی ، مصوری اور فن تقییر کے اعلیٰ ترین نمونوں میں شائل ہو تا ہے تو بھلاکون بدھ ، کون در اور اور کون آریا اور کون غیر آریا رہ جاتا ہے۔!

جب مندروں کی تغییر میں بھتی 'ینچے ہے او پر جاتی ہے اور ذات الا محدود ہے آشاہ و کراس میں جذب ہو جاتی ہے اور تھا کے نوبسور ہے نمونہ سامنے آجا تا ہے تو محتلف قوموں اور نسلوں کے تج بوں کے انگنت جلوؤں کے باوجود ''وحد ہے 'کااساس اور وحد ہے کی جمالیاتی صوبے پندری بی توجہ طلب رہتی ہے۔ ہندوستانی جمالیات میں جب عظیم تروح رقس کرتی ہے تواس کے آہنگ کی آفاقیت کی پہچان مختلف نسلوں اور قوموں کے تج بوں کے ساتھ اس بڑی بچائی ہمالیات میں جب محقیم تروح رقس کرتی ہے تواس کے آہنگ کی آفاقیت کی پہچان مختلف نسلوں اور موسک کی طرح ایک بی بچائی کی جانب بڑھتے ہیں۔ جب موسیقی کا آبنگ اس و ممال کی قید ہے آزاد ہو کر فطر ہے کے آہنگ ہے رشتہ قائم کرتا ہے اور انتہائی بحر دیمالیاتی قدروں کی تختیق ہوتی ہے تو ممانہیں سے ف ایک توسید ایک تو بوں ہے تو موسل کی انتہائی خوبسور ہے 'وحد ہے' بائے آتی ہے جوان تج ہوں کے انتہائی خوبسور ہے 'وحد ہے' بائے آتی ہے جوان تج ہوں کے انتہائی خوبسور ہے 'وحد ہے' بائے آتی ہے جوان تج ہوں کے سندر کر جربے انگیز جمالیاتی آسودگی عطاکرتی ہے۔

ہندہ ستانی فکر اور ہندو ستانی جمالیات نے اعلیٰ اور افعنل ترین تجر بوں کو ہمیشہ قبول کیا ہے۔ ہندو ستانی جمالیات کادائر واس وجہ ہے اتنا چسیا ہوا۔ تہد دار، پہلو دار اور حد در جہ معنی خیز بنا ہے۔ قلب و نظر کی کشاد گی کسی بھی تہذیب اور اس کی جمالیات کے لیے بڑی اُعمت ہے۔ تجربوں می بہتر آمیز شاور آویزش کے لیے قاب و نظر کی کشاد گی ہندوستان کی صدیوں کی تاریخ کاسب سے عظیم ورشہے!

ہندو ستانی تہذیب کا ایک روحانی کر دار ہے جس کے خوبصورت نقوش نمایاں رہے ہیں۔ فن تھیر، فن مجمہ سازی، فن مصوری اور فن موسیقی کی طرح ہندو ستانی ادبیات میں بھی یہ روحانی کر دار موجود رہاہے۔ اس کر دار کا سب سے بڑا کر شمہ یہ ہے کہ اس نے اختاد اور تصورات وغیرہ کو بھی جمالیاتی صور تمی سوطا کر دی ہیں۔ ادبیات میں جوبڑی تخلیقات ہیں ان کے باطن میں روحانی کر دار کی بھی بجیان ہوتی ہے اور ان کی جمالیاتی صور تمی بھی نقش ہوجاتی ہیں۔ بدھ ادب ہویا جین ادب، ویدی ادب ہویا تائز ک ادب، تھا میں ہوں یارس کہانیاں، منظر سے زبان کی شعریات اور نٹری تالیفات ہوں یاڈر امائی ادب، ہندو ستانی تہذیب کاروحانی کر دار موجود ہے جس کی وجہ سے زندگی کے ' من اور اس کی وحد سے انہ کہی بہیان ہوتی رہی ہے۔



پر صغیر کی صدیوں کی تاریخ اور تہذیب میں تخلیقی وقت (Creative Time) کا ایک جیرت انگیز تسلسل قائم رہا ہے۔ عوامی زندگی اور مخلف نسلوں کی تہذیب میں تخلیقی وقت اور تخلیقی کھات ہمیشہ جذب رہے ہیں، تمام ماذی اور روحانی تصورات اور اقدار میں تخلیقی وقت اور کھات کو محسوس کیا جاسکتا ہے۔ اس ہمہ گیر اور جہت وار تسلسل نے روحانی تمدین کی اعلیٰ ترین قدروں سے آشا کیا ہے، ہند و ستان کے فنون ہزاروں برسوں کے جمالیاتی تجربوں کے تئیں بیدار کرتے ہیں۔ وہ جمالیاتی تجربے جو تخلیقی وقت اور تخلیقی کھات کی دین ہیں۔

ہندوستانی فکاروں کا جمالیاتی شعور بیدار اور متحرک رہاہے، یہی وجہ ہے کہ ہر عبد میں فنون کی جمالیاتی سطح بلند رہی ہے، فن کار کا اپنا تج ہہ ہمی اہم رہا ہے اور اس کی وہ تخلیق صلاحیت بھی اہم رہی ہے کہ جس ہے عدہ اور اعلیٰ جمالیاتی صور توں کی تخلیق ہوئی ہے، ہر انہی تخلیق کا ایک مائی کروار موجود ہے جو سان اور تہذیب کے نقاضوں کو نمایاں کر تا ہے، تخلیق محض موضوع کا جمالیاتی عس نہیں بلکہ جمالیاتی موضوع ہمی ہے۔ جمالیاتی صورت، سابی تج ہے کوایک نسل سے دوسری نسل تک پنچاتی رہی ہے۔ تخلیق کے رموز واسر ار کو سمجھنے اور جاننے کے لیے جباں فار بی حالات پر نظر رہی ہے وہاں دافلی اقد اروعناصر کا بھی ایک مجمر اشعور حاصل رہا ہے۔ فار جی اور دافلی اقد اروعناصر کی ہم آئی اور وحدت کے احساس خالات کے رشتوں کا عرف ان عطاکیا ہے۔ جمالیاتی شخصیت کا اظہار اس وقت ہو اہے جب فار بی اور دافلی اقد اروعناصر کی ہم آئی اور دانس کے میں میں جن بدی میں میں میں جہ ہے۔ جمالیاتی تخلیقی شخصیت نے حیات و کا نیات کے جال و جمال کا عرفان عطاکیا اور انسان کے میں میں خند و فکار کی نظر مہری رہی ہے۔ جمالیاتی تخلیقی شخصیت نے تخلیقی عمل میں حسن و جمال کے اصول متعین کے ہیں اس شخصیت کے توک میں میں میں جہ ہداور وجد ان سب شامل رہے ہیں۔

ساتی ارتفائی تاریخ میں اکثر غیر جمالیاتی حالات پیدا ہوئے لیکن ہندوستان کے تخلیقی فزکاروں نے ایسے ماحول میں بھی فطرت کے جال ہ جمال اور فطرت کے قبلک سے مرتب ہوتی ہے، نیچر کے آئیک سے جذب کرنے گی کوشش کی۔ جمال اور فطرت کے قبلک سے جزب کرنے گی کوشش کی۔ زندگی میں توازن اور ہم آئیکی پیدا کرنے گی کوشش بنیادی طور پر کسی نہ کسی سطح پر نفجے کی ترتیب ہے۔ لبذا اس عمل میں زندگی اور فن کام ہولار شتہ قائم رہااور جمالیاتی قدروں کی تخلیق ہوتی رہی، جمالیات، انسان اور حقیقت کے در میان تخلیق رہتے کی صورت رہی ہے جس کی وجہ سے مخلف مبد اور اس کے وجود کے اس طرح کہ مرکز انسان رہا ہے اور اس کے وجود کے اس طرح کہ مرکز انسان رہا ہے اور اس کے وجود کے اس طرح کہ مرکز انسان رہا ہے اور اس کے وجود کے اس طرح کہ مرکز انسان رہا ہے اور اس کے وجود کے اس طرح کہ مرکز انسان رہا ہے اور اس کے وجود کے اس طرح کہ مرکز انسان رہا ہے اور اس کے وجود کے اس طرح کہ مرکز انسان رہا ہے اور اس کے وجود کے اس طرح کہ مرکز انسان رہا ہے اور اس کے وجود کے اس طرح کہ مرکز انسان رہا ہے اور اس کے وجود کے اس طرح کہ مرکز انسان رہا ہے اور اس کے وجود کے اس طرح کہ میں دائرہ فلق ہو تارہا ہے۔

کوئی جمالیات خالص نہیں ہوتی اس لیے کہ کوئی تہذیب خالص نہیں ہوتی، فنون تہذیب اور کلچر کی علامت بیں لہذایہ بھی تج بوں اور اظہار کے پیش نظر مرکب ہیں۔

ہند وستانی جمالیات میں مختلف تو موں اور نسلوں کے تج بے ہیں اس لیے کوئی خالص بدھ جمالیات ہے اور نہ کوئی خالص دراوڑی اور آریائی۔ بدھ جمالیات ہویا ہند مغل جمالیات اپنے نمایاں پہلوؤں کو شدت ہے واضح کرنے کے باوجود خالص نہیں ہے، ہم جمالیاتی جہوں کو بیجیائے اور اہم ترین پہلوؤں کی نشاندی کے لیے نام دیتے ہیں خالص ہونا تہذیب اور تکچر کی فطرت ہی نہیں ہے اس لیے جمالیات بھی خالص نہیں ہوتی مختلف نسلوں اور قوموں کے تجربے ہم آہنگ ہوئے ہیں، صدیوں ان کی آویزش اور آمیزش کا سلسلہ رہا ہے۔ دوسرے ملکوں اور خطوں کے جمالیاتی



﴿ 'پدم پانی'اجنتا(غار نمبر ۱) سانویں صدی عیسوی آنند کے عرفان کاایک شاہکار!

آریائی جمالیات کار شتہ بدھ اور در اوڑی جمالیات ہے قائم ہو تا ہے اور پھیل نسلوں کے تجربوں کی روایات روشنی عطاکرتی ہیں۔ بدھ ،دھرتی ماں اور نشرانج کے پیکر وں کے مطالعے ہے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ فکری اور جمالیاتی تجربوں کی آمیز شیں ہوتی رہی ہیں۔ عبادت گا ہوں اور منسیقی میں آمیز شیں اس طرح ہوئی ہیں جیسے سب ایک ہی قوم کے تجربے ہوں، ہندو ستانی جمالیات میں بودھی ستو ،بایا، تاراوغیرہ کے پیکروں اور استوپوں اور بدھ و بہاروں کی تخلیق میں اعلیٰ جمالیاتی روایات اور کلا کی آجگ کی بیچان ہو جاتی ہے۔ مغل یا ہند مغل جمالیات سلمانوں کے بڑاروں برسوں کے تجربوں کی عظیم تر علامت ہاں کار شتہ ایک طرف وسط ایشیا ہے ہواں در درسری طرف اسلامی مغل جمالیات سلمانوں کے بڑاروں برسوں کے تجربوں کی عظیم تر علامت ہاں کارشتہ ایک طرف وسط ایشیا ہے ہا ور دو سری طرف اسلامی ہندوستانی جمالیات کے اس سفر ہے کہ جس کے سنگ میل کوفہ ،بھرہ ، ہرات ، بغداد ، تبریز ، سلطانیہ اور قاہرہ وغیرہ میں نصب ہیں۔ اس کارشتہ ہندوستان کے ان مسلمانوں کے جمالیات کے ساتھ ہندوستانی جمالیات کے ساتھ ہندوستانی جمالیات کے ساتھ ہندوستانی جمالیات کے ساتھ ہندوستانی جمالیات کے ہوں کے اس طرح قائم ہوا کہ انہیں علاصہ کر کے دیکینا ممکن نہیں ہے۔ اپنی امتیازی خصوصیتوں کے باوجود مغل جمالیات ہندوستانی جمالیات میں جذب ہے اور اس کا ایک انتہائی سنہرا علاصہ کی مغلب ہو ایک نہیں جائیات میں جذب ہے اور اس کا ایک انتہائی سنہرا بی ہیں جمالیات نے ہندو۔ بدھ جمالیات ہے ہر اور شتہ قائم کیاجس کی آفاقیت کا احساس مسلمان فرکاروں کوشد ہے ہوا تھا۔

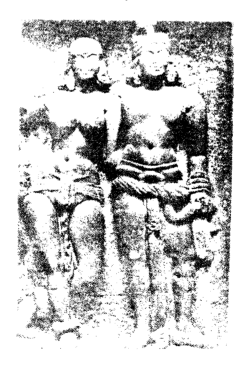
بر صغیر میں تخلیتی آرٹ کارشتہ اپنی مٹی اور اپنی تہذیب ہے بہت گہر ارہا ہے ، قدیم فن تعمیر ، فن مجسہ سازی ، فن مصوری اور فن موسیقی وغیر ہ ودھرتی ہے گہر ہے تعلق کی خبر دیتے ہیں ، ہندو سانی جمالیات مالای نہ جانے کتنی جہتوں ہے آشا کرتی ہے ، خہ ہی اور متصوفانہ تجر ہے ان ہی تج بوں کے پہلو ہیں۔ گہر ہے خہ ہی اور متصوفانہ تج بوں نے در اصل انسان ، اُس کے جہم اور مٹی کے تئیں اور بیدار کیا ہے۔ جمالیاتی وحدت کا بنیادی آصور بھی مالای تجر بوں سے پھوٹا ہے۔ وہ فنی نمونے جو بظاہر خہ ہی خیالات اور تصورات کی شدت کو چیش کرتے ہیں انسان کی مادی زندگی اور عہد اور ماحول کے تجربوں سے سرشار ہیں۔ اجتناء امر اؤتی ، سانجی اور بھار ہت کے جمالیاتی پکیر اسی دھرتی ہے ابھر ہے ہوئے محسوس ہوتے ہیں ، معدروں کی بنیادی زمین میں ہیوست ہیں ، دیوی دیو تاؤں کے جلوے زندگی کے جلال وجمال کو نمایاں کرتے ہیں ، انسان کی بنیادی خصوصیتوں انداز ہیں متاثر کرتا ہے ، جوانی ہویا سندرتا، چرے کی خاموشی ہویا ہو نؤں کی دکشی ، سوچنے کا انداز ہویا مسکر اہمیں ، سب انسان کی بنیادی خصوصیتوں کے ساتھ نمایل ہیں ، ہندو ، بدھ اور جین پیکر زمین کے جلال و جمال کو لئے حسن کا اعلیٰ معاربیش کرتے ہیں۔

ہندہ سانی سانے میں جسم ، زمین اور جنگل اور پر ندوں ، جانوروں اور پھولوں کی ہمیشہ اہمیت رہی ہے۔ ان بی کے ذریعہ کا نات اور رہ حانی اقد ارکو پیچا ہے اور ایک جمالیاتی وحدت کو محسوس کرنے کا شعور پیدا ہوا ہے۔ مختلف علاقوں کے عوامی جمالیاتی رجائیات نے اس شعور کی آبیاری میں بڑا حسہ لیا ہے۔ انسان کے جسم کو مٹی کے برتن (Ghata) ہے تعبیر کیا گیا ہے کہ جے آگ پر پکا کر پڑھ کر ناخروں کی ہے۔ "یوگ "کا ایک قدیم ترین تھور بیر ہا ہوا ہے کہ یوگ کی آگ بی ہاں برتن میں پختلی پیدا ہو سکتی ہے۔ جہ یوگ (Hath yoga) کی بنیادای تصور برب، شیوجوا کی انتہائی قدیم ترین حتی ہی بہلے اور سب ہمالیاتی پیکر بیں دھرتی کے مظاہر کا سر چشمہ میں ، زمین اور جسم کے تعلق ہے تمام خیالات اور تصورات ای سر چشمہ تک پنچے ہیں ، وہی پہلے اور سب سے عظیم یوگ ہیں کہ جنہوں نے پار دتی کو یوگ کے رموز واسر ارسے آگاہ کیا تھا، پہاڑوں کی بلندیوں سے بدر موز سر سرات ہوئے نیچے آتے اور جسم کی پکی مٹی اور 'یوگ 'کی آگ اور اس کی تحقیم یوگ ہیں کہ جب شیو پار دتی کو یوگ کے رموز ہے آئیا کی بڑی میں ہو تھہ یوں ہے کہ جب شیو پار دتی کو یوگ کے رموز ہے آئیا کر رہے تھے تو قریب بی تالاب میں ایک مجھل نے ان کی باتیں ، دسرے جنم میں بہی مجھلی نعبیا گرو گر وحقیا کو رہ کور کھھانا تھا (Guru Matsyendra) کے معنی ہیں چھلی بر ہموں نے گر دمعیا کو" آدی تا تھ" آدی کا تھی بھتھیوں نے ان کے بت تراشے اور بر صغیر کے جانے کتے مندروں کو ان سے مندوب کر دیا۔

ا پنے دجو داور اپنی ذات کو بہچانے کاطویل سلسلہ قائم رہاہے۔ اس سے ہندو ستانی جمالیات کی بنیادیں مضبوط اور مستحکم ہو گی ہیں اور جلال وجمال کے مظاہر وجود میں آئے ہیں۔

جہم وجود اور ذات کے حسن اور ان کی توانائی کو سجھنے اور سمجھانے کے لیے دھرتی کے ایک انتہائی خوبصورت پھول کنول کی علامت ہی کو سب سے زیادہ اہمیت دی گئی۔ انسان کے ذبن کی توانائی کے شیں ایک عجیب وغریب بیداری رہی ہے۔ کنول چکر اور جمالیاتی و صدت کا بھی معنی خیز علامیہ بنا رہاہے۔ ''نج منتر ''(اوم) کی آواز کا تعلق بھی وجود کے آجگ ہے۔ ہے۔ عبادت اور مراقبے میں بھی جسم ہی کو سب نے زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ ''اجنا چکر (Ajna chakra) کی سطح تک جسم اور ذبن کی توانائی کے ساتھ ہی پہنچا جا سکتا ہے۔ ذبن کی توانائی کو ایک نقطے یا 'بندو' کی صور ہے میں محسوس کیا گیا ہے جو بھیلتا ہے تو سورج بن جاتا ہے۔ ہندو سائی جمالیات نے 'وژن' کو بڑی اہمیت دی ہے اس لیے کہ اس کے تح ک ہے زماں و مکاں کی تمام زنجی س ور خاور چاند دونوں وجود میں جذب ہو کر اس کا حصہ بن سکتے ہیں ، جسم کے چکر (Chakras) نہنی صلاحیتوں کے شین بیدار کرتے ہیں جسم می چکر (Chakras) نہنی صلاحیتوں کے شین بیدار

ہندوستانی فنون میں صرف مو تف '(Motifs) کا مطالعہ نیجے تواس سچائی کا علم ہوگا کہ فن کاروں نے مادی زیدگی کی علامتوں کو کتنی ایمیت دی ہے۔ در خت ، پودے ، پھول۔ پر ندے ، جانور اور انسانی جسم بنیادی 'مو تف' ہیں جن میں معنوی جہتیں پیدا کی گئی ہیں۔ پانچ عناصر یا 'نچ مبا کھوت' (Panch Tatwa) یا نیج ہوا اور آکاش کواپت وجود کے اندراورانے وجود کے اندراورانے وجود کے اہر محسوس کرنے کا عمل بہت ہی قدیم ہے۔



میتھن (کار لے، پہلی صدی / دوسر ی صدی)

یہ تصور بہت ہی پرانا ہے کہ انسان اور تمام اڈی اشیاہ و عناصر کی تخلیق ان عناصر ہے ہوئی ہے۔ یہ عناصر ہر لحد سامنے موجود تھے، قدیم انتخوں اور تعویروں میں ان کی علامتیں موجود ہیں، اقلیدی نفو ش ابھارتے ہوئے ان کی تپائوں کا احساس ، یا گیا ہے۔ مر بعوں ، ذاویوں ، دائروں اور نقطوں ہے انہیں سجھایا گیا ہے۔ پرانے فنون اور نصوصا قبائلی آرٹ میں ان کے مو قف (Matifs) موجود ہیں۔ ویدوں اور افیشدوں کی روشنی میں ان کے مو آئی بین سجھایا گیا ہے۔ پرانے فنون اور نصوصا قبائلی آرٹ میں ان کے مو تف (Matifs) موجود ہیں۔ ویدوں اور افیشدوں کی روشنی میں ان کے مو تف بھی بھی ہوئے کہ ابتدائی ہندوستائی آرات کے مناصر برگھ بھر سے مجھوں قائم کی فئی ہیں۔ ہندو ستانی فنون میں ''پانچ عناصر ''کو جسم کے تعلق ہوئا کیااور ان کے فاکوں میں مناصب رنگ بھر سے بھی ہوئے کہ جو خاکے ہیے وہی فنی اسالیب تشیلوں سے مزین ہوتے ہیں تو نہ جانے کتنی ہمالیاتی جہتیں پیدا ہو جاتی ہیں ، فن کاروں نے مربع (square) (زیمن کی علامت ) بناکرز مین اور تحفظ کا حساس بخشاہ کی ان میں رنگ بھر کریاان کے اندر تقش ابھار کردل کی وھڑ کنوں کارشت مربع کر شعور ہیں ہو تھیں ہو کہ کہ اسالی خالے کہ کیا ہوئی ہوں اس کی در میان پیشائی کا حصہ ہے جہاں تلک رگاتے ہیں تو اتائی کے کرشے ہیں ، یہ دلیپ حقیقت ہے کہ انسانی جسم میں سب ہا ہم نفس مر کز ابرووں کے در میان پیشائی کا حصہ ہے جہاں تلک رگاتے ہیں اس کی دولیت موجود تھیں۔ ذہن کی توانائی کے تو سکو کہ بہت پہلے محس کیا گیا، 'بند ویا بندی میں نمایاں کر کے اس کی ایک جمالیاتی صور سے اس نفسی مرکز کو انسان اور شیو کی وہود کی عظمت اور بزرگی کا اشار ہے ہی شان دیا ہو کہا کہ اس کی ایک جمالی توصور ہے باتنا تھاری گورنیان اور شیو کی وہود کی عظمت اور بزرگی کا اشار ہے ہی شان دیا ہوگی کہا کہا ہوں کی ہمیں خبر ہو ۔ تا می خاص کی جاتا ہم کو بہت کی ہمیں خبر ہو کے اس کی ایک جمالی کی میں نمیاں کر کے اس کی ایک جمالی تی صورت کی خاص سے تا سر خاص میں نمور کی جود کی عظمت اور بزرگی کا اشار ہو ہوئی نیز بنیا ہی اس کی ہمیں خبر ہے۔

'بند و' نے بھی اپنے طور پر''سورج'' سے جسم اور دجود کا ایک پراسر ارر شتہ قائم کیا ہے۔ سورج کے سات رنگوں اور ان رنگوں کے ارتعاشات (Vibrations) کا غیر معمولی لا شعوری اور شعوری احساس رہاہے۔ سورج کی عبادت کرتے ہوئے اس کے رنگوں کے ارتعاشات اور آ ہنگ کو انسان کے جسم کے ارتعاشات اور آ ہنگ سے قریب ترکرنے کی کو شش کی گئی ہے۔



اومامهیشوری(ایلیفایا)

کر شناادر گوداوری ندیوں کے جنوب میںا بک بڑی تہذیب اپنیاعلیٰ روایتوں کے ساتھ موجود رہی ہے۔ تیلکو، تمل، کشر ادر ملیالم زبانوں میں ادبیات کا ایک برا خزانہ ماتا ہے۔ نہ ہمی اور فلسفیانہ خیالات کے علاوہ جمالیات کے تعلق سے تجربوں کے ایک طویل سفر کی داستان متاثر کرتی ہے۔ د کن ووعلاقہ ہے کہ جہاں دنیا کی قدیم ترین آبادی کے تعلق ہے خبر ملتی ہے۔ قدیم ترین تہذیبی اور تدنی زندگی کے نقوش ملتے ہیں ، دکن کے لوگوں نے -مندر کے ذریعہ ہند چین اور انڈو نیشیاوغیر ہ کاسفر کیااور سنہ عیسوی ہے قبل اپنے ساتھ ہندوستانی تہذیب کی روایات مخلف علاقوں اور ملکوں میں لے گئے۔ سندریار جونو آبادیاں تھیں ان کے ساتھ تجارت کرتے رہے ، بدھ آرٹ نقطہ عروح پر پہنچ گیا تو فنکاروں نے غاروں کے اندر عبادت گاہوں کی تعمیر کی، قدیم احساس جمال اور جمالیاتی طرزِ فکر اور اسالیب کو آج بھی امر اؤتی ، کولی اور غاروں کے اندر مندروں اور استوبوں میں د کھتے ہیں۔ کر شناوادی میں بدھ آرٹ نے عمدہ ترین جمالیاتی روایات قائم کر دی تھیں ،دکن ہیوہ سب سے قدیم علاقہ ہے کہ جہاں پہلی باریونانی اور ہند وستانی جمالیات کی خوبصورت آمیز ش ہو کی تھی۔"ستواہن دور"میں -مندر کے ذریعہ کٹی علاقوں اور ملکوں سے قدیم تہذیبی اور تعدنی رشتے قائم تھے، یونان اور روم ہے دکن کے باشندوں کے تعارتی تعلقات بہت ہی قدیم ہیں۔ دکن کی مجسمہ سازی پریونان اور روم دونوں کی فزکاری کے گہرے اڑات ہوئے ہیں۔ ستوابن دور کے مالموں نے جہاں سیاست اور صنعت میں گہری دلچیں لی دہاں فنون سے بھی گہری دلچین کا ظہار کیااور فنون کی سر برتی میں آ گے بڑھ ٹئے۔ پھٹی صدی کے آخر میں بانڈیوں اور بلوؤں کا دور بھیا ہم رہا۔ ستواہن سلطنت کو کئی حصوں میں تقسیم کیا گیااوراس طرح ہر مقام پر ایک تدنی مر پز ابھر آیا۔ کدمیوں، بلوؤں، گنگوؤں ( جنوبی وین ) ابھیروں اور ترے کو نکوں ( ثال مغرب) سالنکیانوں اور ایش واکوؤل( •شر قی دکن )وغیر ہ نے بدھ ازم اور جین ازم کو فروغ دیا۔ تخلیقی فیکاروں نے فن مجسمہ سازی اور رقص ، فن تغمیر اور فن مصوری میں اپنی ب پناہ فنی صلاحیتوں کااظہار کیا۔ بدھ ازم کے ساتھ بدھ فذکار بھی ہند، چین، جادا، بورنیو، ملایااور برما پنیجے۔اسی طمرح چالو کیہ خاندان (600ء۔ 900 ،) کے راجاؤں نے بعض خوبصورت مندر ہنوائے۔ چٹانوں کو تراش کر بھی مندر کی تقمیر ہوئی، بادای ،ایبولے وغیر وای دور کی یادگار ہیں ،اجتنا کی تصویروں میںاضافہ کیا گیا، مالو کیہ خاندان کے افراد نے جس طرح فن تقمیر ہے گہری دلچیبی لیاسی طرح فن مصوری ہے بھی اپنی گہری دلچیبی کا انلہار آبا۔ رانٹر کوٹون نے چٹانوں کو تراش کر مندروں کی تعمیر کاسلسلہ جاری رکھا،ایلوراکا کیلاش مندرای عہد کے فزکاروں کاعمل ہے۔

آن کے قدیم حکر انوں نے ادبیات کی بھی خوب قدر کی۔ پانڈیوں اور بلوؤں نے فن تغییر، فن رقص اور فن مصوری وغیرہ کے ساتھ شام کی اور نئری اوب کو فروغ ہے کرایک مثال قائم کردی۔ سنگرت، تمل اور تیگوز بانوں کو بہت اہمیت حاصل ہوئی۔ حکر ال طبقے کے افراد بھی آنٹر اور تیکو بین شام می کرتے تھے، ان کے لیے اعلی افکار و خیالات اور عمدہ اسالیب اور وکشن کاسر چشمہ سنگرت زبان وادب تھا، پُلو خاندان کامہندر ورد ھن آپ خہد کا بڑا دانشور گزرا ہے۔ اپنے عہد میں ایک لیجنڈ (Legend) بن گیا تھااس کے وچر د ماغ کاؤکر ملتا ہے۔ وہ مصور بھی تھااور موسیقار بھی، فن تغییر پر بھی اس کی نظر عبری تھی، بھگی تحریک (شیواور وشنو) کے دور میں عبادت گاہوں اور مندروں کے اسالیب میں تبدیلی آئی بیالو کیہ حکم انوں نے گیار ہویں صدی ہے گئے پہلے اپنی حکومتوں کو مضبوط اور مستحکم کر کے فون لطیفہ کی سر پر ستی میں نمایاں حصہ لیا۔ چولوں کے شہر آبادی ہوئے اور مندروں کی نئی تغییر ہوئی۔ شیواور وشنو کے تعلق ہے جانے گئے گئے، نفح طلق ہوئے۔ نئی رائی کی تخلیق اس عبد کاسب عبار درو میں کوعرون کو مقاور نشوں کو نہواں نے کئر، تمل، تیگوز بانوں کی زیر دست سر پر ستی کی۔ رائائن اور مہا بھار ہ کے حیالات نے گہرے طور پر متاثر کیا۔ کر شن اور رادھا کی شخصیتوں نے ہوئے۔ شام کی کو متاثر کیااور دوسر کی طرف فنون کو جلال و جمال بخش، چولوں اور چالو کیوں کے عبد (500ء۔ 200ء) میں فنون لطیفہ نے بری جانب نہ ہی شعور کو متاثر کیااور دوسر کی طرف فنون کو جلال و جمال بخش، چولوں اور چالو کیوں کے عبد (500ء۔ 200ء) میں فنون لطیفہ نے بری جن تی ۔ آئی بھی اس دور کے بڑے بوے بڑے بھی اس دور کے بڑے نو بھورت مید نور و گردیتے ہیں۔

المره كے چند جمالياتی بيكر!



بدھ دسیان مدرا پدم آسن (للته ٹری،اژیسه)

گوتم بدھ 'بوگ مکا نقط عروخ! شعور عظیم، شعور کا نئات اور ماورائے کا ئئات کے ادراک کا تخلیقی نمونہ خود پھیلتا ہوا محسوس ہوتا ہے۔ جیسے سے بڑی نپائی کا اظہار ہو، تمام تجربوں کی وحدت کا نمونہ!

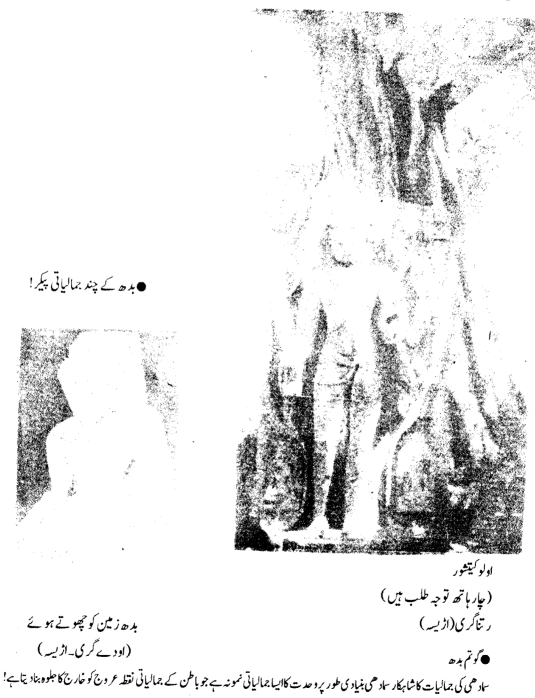


(ر تناگری۔ازیبہ)

چوتھی صدی قبل مسیح کی تخلیق 'تو کا یام (Tolkanpiyam) تمل زبان وادب کی قدامت کے ساتھ جنوبی ہند کے بعض جمالیاتی ر بخانات کی بھی خبر دیتی ہے ، اس طرح نویں صدی عیسوی کی تصنیف"کوی راج مارگا"(Kaviraja Marga)ہے کنٹر زبان کے جمالیاتی اسلوب کا یہ چاتا ہے۔ تلکوزیان کے لوک گیتوں کی تاریخ ماسی کے اند میرے میں یوشیدہ ہے، تلکولوک گیتوں اور لوک کہانیوں نے تلکواد ب کی آبیاری میں نمایاں حصہ لیاہے ، تمیار ہویں صدی میں معروف تیلکو شام، وانش وراور فزکار نن نے بعث (Nannaya Bhatta) نے مہابھارے کا ترجمہ کیا تھا، مایالم کے متعلق ایک نظریہ یہ ہے کہ اس کا تعلق تمل کی کسی ترتی یافتہ ہولی ہے ہے۔ تمل کے ادبی اسلوب پر سنسکرت کے گہرے اثرات موجود ہیں۔چود ہویں صدی عیسوی میں کالی داس کی معروف تخلیق میگھ دوت (میگھ سندسیم) کا ترجمہ ہوا تھا۔ان تمام زبانوں میں تمل کی اہمیت اس لیے بھی زیاد ہ ہے کہ اس کی تہذیب اور اس تہذیب کی جمالیات کو شجھنے میں آسانی ہوتی ہے ،اس زبان کی قدیم ترین روایات ہند و ستانی تہذیب و تدن کی بنیادیں منتکم کرتی ہیں، آریائی اور دراوڑی جمالیات کی آویزشاور آمیزش جس طرح روحانی اور دانشورانہ سطحوں پر ہو گی ہے وہ ا بی مثال آپ ہیں۔ آرہائی فکرو نظر نے دراوڑی فکرو نظر کو متاثر کیا ہے لیکن ساتھ ہیں۔ بھی حقیقت ہے کہ دراوڑی فکرو نظر نے آرہائی تصورات اور افکار و خیال کوائی گمری روشنی عطا کی ہے۔ رشی منیوں نے ویدی تفکر اور سنسکرت کے رسوں ہے آشنا کیااور دراوڑی تخلیقی فزکاروں نے اپنے د یو تاؤں اور ای دیویوں کے پیکروں،غاروں کی آزائشوز پیائشاور مندروں کی تعمیر کے ساتھ رقص کی جمالیات ہے متاثر کیا۔ آرہائی اور دراوڑ ی تہذیب کی آمیزش غیر معمولی نوعیت کی تھی،ای آمیزش ہے وہ جمالیاتی وحدت وجود میں آئی ہے جوہندوستانی تبذیب کی روح ہے۔ جنوبی ہند میں تہذیبی آمیزش ہے قبل ثالی ہند میں بھی آرباؤںاور دراوڑیوں کے درمیان ایک تہذیبی رشتہ قائم ہواتھا، ویدی دورے قبل اور ویدی دور کے بعد اس رشتہ کی تاریخ، تهرن اور جمالیات کے مطالعہ میں بڑی اہمیت رکھتی ہے۔ ویدی سنسکرت میں دراوڑی عناصر موجود ہیں،ای طرح آر یوں کے عقایہ ورسوم،ان کیاساطیر اور نہ ہمی تصورات پر دراوڑی اثرات نمایاں میں، شالی ہند میں تہذیبی آمیز ش کی وجہ ہے فنون میں جمالیاتی جہتیں پیدا ہو کی ہیں۔ ہندو ستانی جمالیات کی تاریخ میں یہ دور بھی ایک مشقل عنوان کی مشیت ر کھتا ہے۔

تہذہ ہی تعلقات اور تدنی آمیزش کی داستان کی صدیوں تک پھیلی ہوئی ہے کہاجاتا ہے کہ آریاؤں اور دراوڑوں کے تعلقات جو حفرت میں سے ایک بڑار سال قبل شروع ہوئے تھے چو تھی صدی قبل مسیح تک قائم رہے۔ دکن میں آریا مندر کے دراجہ بھی آئے اور دراوڑوں کے چیکر ، ہا تھی دانت کی ہر صغیر میں فنی اور جمالیاتی چیکر وں کی تخلیق کا سلسلہ جانے کہ ہے تائم ہے مہنجو داڑو اور بڑیا کی تخلیقات (جانوروں کے چیکر ، ہا تھی دانت کی مہریں، ہرتی، نوجوان عورت وغیرہ) پیکروں کی تراش تراش کی روایات کے تعلق سے سرگوشیاں کرتی ہیں۔ تیسر کی اور دوسری صدی قبل مسیح کی تاریخ موجود نہیں ہے۔ بڑیااور مہنجو داڑو کی ان بی تخلیقات کی مدد ہے تم بعض تاریخی، نہیں اور ساجی لہروں کو سیجھنے کی کو شش کرتے ہیں، اس عبد کے بعض موضوعات نے اپناسنر جاری رکھا ہے جس کی وجہ ہے تدیم فی اور جمالیاتی روایات کے تیس آگائی صاصل ہوتی ہے۔ بدھ اور ہمندو آرے میں دو ہزار سال بعد ان روایات اور اقد ارکی پیچان ہوتی ہے۔ نیشل میوز کم پاکستان (کراچی) ہرنش میوز کم (لندن) اور نیشل میوز کم (ہندو ستان نے نئی دیلی) میں ہڑپا اور مہنجو داڑو کے جو فنی نمونے ہیں ان کے مطالع ہے ہر صغیر کی چیکر تراثی کے آرٹ کے تسلسل کی بخوبی بیچان ہوجاتی ہے۔ نیشل میوز کم روای میں ہڑپا کی تقریب کی جو بیش کرتے ہیں ان کے مطالع ہے ہر صغیر کی چیکر تراثی کے آرٹ کے تسلسل کی بخوبی بیچان ہوجاتی ہو تھی اور میں نہ بیان اور میس کی جو بیش کرتے ہیں جو تہذ ہی علامتوں کی صور توں میں میں تراثر کرتے ہیں، جانوروں کی نقاثی میں فذکاروں کا اصاس جمال توجہ طاب ہے۔ ہر جانور کا اپنا حسن ہے، بچھ علامتیں مثل دائرے، نقطے اور مواسید کا کی سور توں کی میں ترقی میں فذکاروں کا احساس جمال تو جو اس کے تشین بیدار کرتے ہیں، شیر منازدائرے، نقطے اور مواسید کی مور توں ہیں میں دورتوں کی نقائی میں فذکاروں کا احساس جمال توجہ طاب ہے۔ ہر جانور کا اپنا حسن ہے، بچھ علامتیں مثل دائرے، نقطے اور مواسید کی مورتوں ہی مورتوں کی میں کی در خت کے تیوں کے نقش فی اور جمالیاتی در خت کے تیوں کے نقش اور جمالی کی در خت کے تیوں کے نقش اور جمالی کی اور کی میں گوئی می کی وقیم میں کی در خت کے تو کر گوئی میں کی در خت کے تو کوئی کی کوئی کی در خت کے تو کوئی کی کی در خت کے تو کوئی کی در خت کے تو کوئی کی در خت کی کے تعلی وغیر میں کی کی کی کر کی کی کر کے تو کر گوئی کی کوئی کی کوئی کی کر کی کی کر ک

پیکر ہیں۔ ہندوستانی فذکاری اور نقاشی اور فذکاری کی تخلیقی صلاحیتوں کے پیش نظراب تک سے نقش اول کی میٹیت رکھتے ہیں، ایک مہر پر کسی یو گی کا پیکر ہے جے دکھے کر بدھ کی یاد آ جاتی ہے۔ بر تنوں پر نقاشی کا عمل بھی جمالیاتی ربحان کوواضح کر تاہے۔ای طرح کھلونے بھی توجہ طلب ہیں۔



ویدوں کی تخلیق کے بعد ہندو ستانی مجسمہ سازی اور پیکر تراثی میں ایک انقلاب آگیا۔ رگ وید ہندو ستانی پیکر سازی کا ایک بہت برداسر چشمہ ثابت ہوا۔ آریوں اور غیر آریوں کے احساس جمال کی آمیزش سے نت نئے پیکر وجود میں آئے، چھٹی صدی قبل میچ بدھانم اور جین انرم نے پیکر تراثی کے فن کو تحرک بخشا۔ پہلی صدی عیسوی سے بدھ، جین اور ہندو آر ہے نے فن کی منز لوں کو بردی تیزی سے طے کیا، کھان راجاؤں نے مجسمہ سازی اور تیکر تراثی کے فن کی سر پرسی کی، شیو اور وشنو اور کرشن کے پیکر اور جسم بنائے گئے۔ ویدوں نے نہ جانے کتنے دیو تاؤں اور نہ جانے کتی دیو یوں نے نہ جانے کتی دیو تاؤں اور نہ جانے کتی دیو یوں نے بیکر وں کے تیکن فزکاروں کو بیدار کیا۔ علاقائی دیوی دیو تاؤں کی صور تیں بھی خلق ہو کیں۔ رامائن اور مہا بھارت اور پرانوں نے صور تی گیگر وں نے اپنے احساس جمال کے ساتھ انہیں کھار ااور جاذب نظر عبار کی کیا۔ گیت کر دار اور واقعات سامنے رکھ دیے۔ تخلیقی فزکاروں نے اپنے احساس جمال کے ساتھ انہیں کی اراور کو خلق کر داقعات بھی پھر وں پر نقش ہوئے۔ قدیم ہندو ستانی مجسمہ سازی کے فن کو پر دان چرھانے میں جو حصہ لیاوہ اپنی مثال آپ ہے۔ مجسموں کے ساتھ واقعات کی مطالعہ کیا جائے تو محسوس ہوگا کہ فزکاروں کے احساس جمال نے صور توں کو خلق کر دائیا ہے اور بائد کر دی ہے۔

انسانی چہروں کے ساتھ جانوروں اور پر ندوں کے پیکر بھی خلق ہونے گئے، انسان اور جانور کے رفیتے کو ان کی وحدت میں نمایاں کیا گیا۔
اسطور سازی میں فزکاروں کی تخلیقی صلاحیتوں نے بھی ہوا حصہ لیا ہے۔ ایک ہی دیو کا اور ایک ہی دیو تا مختلف صور توں میں جلوہ کر مختلف واقعات کے ساتھ طبح ہیں، فزکاروں نے جمالیاتی سطح پر خالق کا نئات کو طرح طرح سے محسوس کر کے عنوان بن گئے ہیں، مختلف چہرے بنائے ہیں۔ ان چہروں کے مختلف تاثرات ہیں کے ہیں اور ان کے خارجی اور باطنی تحریک کو نمایاں کیا ہے بیہ بڑا غیر معمولی کارنامہ ہے۔ یہ تمام جسے یہ احساس اور تاثر دیتے ہیں کہ سچائی ان سے برے ہے، یہ پیکر اور یہ چہرے دراصل سچائی یا اہدی سچائی کے مظاہر ہیں جو التباس کو بہت حد تک کم کرتے ہیں اور اہدی سچائی کے شیئں بیدار کرتے ہیں۔

بدھ جین اور ہندو آرٹ میں انسان کا جہم تخلیقی تحریک کا سب ہے اہم ذریعہ بنار ہاہے۔ مقد س پیکروں کو خوبصور ہ اور زیادہ ہے زیادہ جاذب نظر بنانے کی کو شش کی گئی ہے۔ بنیادی احساس میہ رہاہے کہ ای طرح حسن اور ابد بحسن کا تعلق قائم ہو تا ہے اور حسن کی وحدہ کا شعور عاصل ہو تا ہے جہم کی خوبصورتی اور جسمانی جلووں کو طرح طرح ہے محسوس کیا گیا۔ حسن کو پھیلا کردیکھنے کی کو شش کی گئی مرف اس لیے کہ الوبی جمال کی تشریخ ممکن ہو سکے ، دیو تاؤں کے جسموں میں بازوؤں اور سینے کی خوبصورتی کو مختلف انداز سے ابھارنے کی کو شش کی گئی ، دیویوں کے جسموں میں چھاتیوں کو زیادہ بھاری اور پر حشش بنانے کا انداز رہا، کو لیے زیادہ اُبھارے گئے ، ہر چیکر کو پرو قار انداز دیا گیااور ہر جہم کو پر حشش زیورات ہے آر استہ کیا گیا۔ الوبی حسن و جمال کوپانے اور محسوس کرنے کے یہ مختلف انداز غیر معمولی نوعیت کے ہیں ، عمدہ اور نفیس مجسموں کی دیکھ کر لگتا ہے جسے ہر مجسمہ اسپے وجود کے تئیں بیدار ہے اور اس کی سانس اورروح (پر ان prana) اس کی مکمل گرفت میں ہے۔ پیکروں کا ہر انداز اپنا آ ہنگ رکھتا ہے۔ ہندو ستانی مجسموں میں مدراؤں کے فاتی بدھ فنکار ہیں۔

•بدھ کے جمالیاتی پیکر!



دھیانی بدھ امیتا بھ (مغرب) (آرے گری کٹک،اڑیسہ)



بدھ نے اپنے اس جنم کی پیش گوئی کی تھی کہاتھا میں 'میتر'' (دوست') کی صورت میں جنم لوں گا!( حبیب خدا؟) (لا ندا پہاڑی،للت کری،اڑیہ)



بده د هیانی مدرا (للته گری ازیسه)



بدھ کا چبرہ (للتہ گری۔اڑیسہ) جنہوں نے ہاتھوں اور انگلیوں کی معنی خیز حرکتوں کے تئیں بیدار کیا، ہاتھوں اور انگلیوں کے اشاروں کو معنویت بخشتے ہوئے ان کی ایک زبان خلق کردی، ہندو ستانی مجسمہ سازی کا بیدا سلوب کو قبول کر ایا، خلق کردی، ہندو ستانی مجسمہ سازی کی تاریخ میں اپنا ٹانی نہیں رکھتا۔ ہندو آرٹ نے بھی اس اسلوب کو قبول کر ایا، مدراؤں کے ذریعیہ تخلیقی فیکاروں نے ہندو ستانی جمالیات میں بڑی کشادگی پیدا کی، دیوی، دیو تاؤں اور دیویوں کے کردار کا ظہار ہونے لگا، مزائ اور رقعی دونوں نے اس اسلوب کو معنویت بخشی ہے۔

ہندوستانی فنون لطیفہ کے خالق عوام ہیں۔

تمام فنون کا گہر اباطنی رشتہ "سابی، قتصادی" اور نفسی اور حسی زندگی سے ہم عہد کی تمدنی زندگی کا انحصار مادی پید ادار کے خاص تاریخی رویہ اور انداز پر ہے، کس سابی کا تصورات کو بر بی سپائی کے بغیر پیدا نہیں ہو سکتا۔ ہند و ستانی جمالیات کا گہر اباطنی رشتہ قدیم نسلی اور قبا کلی کر دار ایک چھوٹے سے گھر کو جنم دیتار ہتا ہے کہ بس میں اس کے احساس جمال کی پیچان ہوتی رہی، ابتدائی، تجر ہوں کی بکسانیت بھی ایک وصدت کو جنم دیتی ہے اور مختلف اور متضاد تجر ہوں کی تمدنی آمیزش کے بعد بھی ایک وصدت کو جنم دیتی ہوتی گھر دوسر سے چھوٹے ہیں ہیں ہمین کی جس میں اس کے احساس جمال متناد تجر ہوں کی بیکسانیت بھی ایک وصدت کا دساس ماتا ہے۔ اور متضاد تجر ہوں کی بیکسانیت بھی ایک وصدت کو جنم دیتی ہوتی گئی میں اور ایک چھوٹا گھر دوسر سے چھوٹے گھر دوسر سے جھوٹے گھر دوسر سے جھوٹے گھر دوسر سے جھوٹے گھر دوسر سے جس جس ایک دوسر سے میں جذب ہو گئی اور آمیزش کے بعد بی جمالیات کا ایک تشکس تھائم ہوگیا، فطرت کے جلال و جمال کے احساس و شعور سے اپنی تعتبی کی دوسر سے میں جذب ہو گئی میں اور متحال ہو تا کہ ایک تشکس کی جمالیات کا ایک تشکس قائم ہوگیا، فطرت کے جلال دوسر کے محال کے احساس و شعور سے اپنی تعتبی کی دوسر سے میں جذب ہو گئی۔ وطرت کے جلال اور مملوں، بنگوں اور سیا کی اور غذبی تقسیم کی وجہ سے بڑا نقصان ہو تارہا ہے۔ ایکن میں جذب ہو تائم، و گئی دول کی اس کی اس تھائم اس کی تعتبی کی دوسر سے کہ کو حشش کی بہند و سائی قدروں کا شعور بخشا ہے۔ کی کو حشش کی بہند و سائی قدروں کا شعور بخشا ہے۔ کی کو حشش کی بہند و سائی قدروں کا شعور بخشا ہے۔

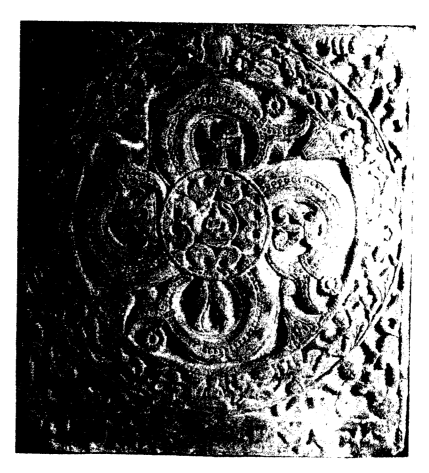
اس ملک کے فنون اسے بی قدیم ہیں کہ جینے یہاں کے پہاڑ، یہاں کی ندیاں اور یہاں کے کھیت کھایان! رقص، موسیقی، مجمہ سازی، مصوری اور تعمیر کے فن کو عوای جذبوں نے پروان چڑھایا ہے۔ عوام کے معصوبانہ عقا کداور توہمات نے ان میں تح کے پیدا کیا ہے، تصویروں میں رنگ بحر ہیں. قبا کئی تج بوں اور قبا کئی از ماں اور جذبوں کے مختلف ملا قوں میں جانے کتنے چھوٹے بڑے دبتان قائم کردیے تھے، ایسے نہ جانے کتنے فنی شاہکار میں کہ جن کے خات کے نام ہے ہم واقف نہیں ہیں، فزکارا بی تخلیقات پراسپے نام نقش کر ناضروری نہیں سمجھتے تھے۔ کوئی نہیں جانا کہ متھر اکے بدھ، نیں ان جمن مورتی و غیر و کے خاتی کون تھے، ابعثا کی تصویروں ختی مارتی کرتے و کالی کون تھے، نب راج ، تری مورتی ، متھر اکے بدھ اور اجتا کی تصویروں فتم کے رقص کی معنی خیز جہتوں کی وضاحتیں مختلف قدم کے رقص کی معنی خیز جہتوں کی وضاحتیں مختلف قدم کے رقص کی معنی خیز جہتوں کی وضاحتیں مختلف میں کن کوئی تھیں ، کسی فن کی تخلیق میں کتنے فہ کار شریک ہوئے۔ نب راج ، تری مورتی ، متھر اکے بدھ اور اجتا کی تصویروں کی چھوٹے و کی فنون کی ہزار وں برس پر انی روایتوں کی اسلسل قائم رہا ہے کہ جن کی پیچان آسان نہیں ہے، ان میں مختلف علاقوں کی عوامی روایتیں بھی جیں اور ایک مقام ہے دو سرے مقام اور ایک علاقے سے دو سرے علاقے کی بھر تھی تج بوں میں وجود ہیں اور ان سرچشموں کو پاکر بہت می بنیادی سیائی جدیوں اور آئی بھی ہے تھی میں مقبل و بستانوں کے قائم ہونے سے قبل ہندو ستانی فنون لطیفہ نے عوامی جذیوں اور کی جوں کے ساتھ جانے کئی صدیوں میں سنر کیا ہے۔ آئی بھی ہے قدی میں دور میں اور ان سرچشموں کو پاکر بہت می بنیادی سیائیوں کیا مطالعہ کیا جاسکت ہے۔

تہذیبیں بنیادی طور پر ''سابی ثقافی''مر کبات ہیں جو مختلف عہد اور مختلف علاقوں میں ظہور پذیر ہو کراپنے وجود کااحساس دیتی رہی ہیں۔اس عمل میں ان کی امتیازی تکنیکی ،اقتصادی اور تدنی خصوصیات کااظہار ہو تار ہتاہے۔ ہر تہذیب ساختیاتی عناصر کے باہم دکر عمل اور باہد کراڑ پذیری کے نظام کو نمایاں کرتی ہے۔ سابی تنظیم کامطالعہ کرتے ہوئے اس بات کو بھی پیش نظر رکھنے کی ضرورت ہے کہ تمام باہم دگر اڑانداز ہونے والے یا عمل کرنے والے عناصر کیساں اہمیت نہیں رکھتے، کھے زیادہ اہمیت افتیار کر لیتے ہیں اور کھے کم، کی بھی تہذیب کی تاریخ کا مطالعہ کر۔ یہ ہوئے یہ سپائی فلاہر ہو جاتی ہے۔ زیادہ اہمیت افتیار کرنے والے عناصر کا گہرا تعلق سابی، اقتصاد کی اور سابی سیاسی ماحول اور ماذی تجربوں ہے ہوتا ہے۔ تہذیب کی تاریخ ہیں یہ سپائی بھی دلچیپ ہے کہ کی علاقے ہیں جب نئے تمرنی اور تہذیبی تجرب واخل ہوتے ہیں تو پر انے تجرب و ب جاتے ہیں، مختلف خانوں، ہیں تقسیم ہو کرز ندہ رہتے ہیں۔ ایک پراسر ارسی خاموش زندگی ہوتی ہے، کھی بھی ایسالگتا ہے کہ یہ سب بہت کر ور پڑگئے ہیں یا گم ہو گئے ہیں لیکن اپنی مٹی سے گہرار شتہ رکھنے کی وجہ سے یہ پھر تازہ دم ہو کر آہتہ آہتہ ابھر نے لگتے ہیں، نصادم اور انکراؤ کے بعد نے اور پرانے تہذہی تجربوں کی جدلیاتی آویزش اور آمیزش ہونے لگتی ہے۔ ردّہ قبول کانا محسوس سلسلہ بھی جاری رہتا ہے اور پھر ایسا بھی ہو تا ہے کہ بہت سے مفہوط معنی فیز اور جہت دار پرانے تج بے اہمیت افتیار کر لیتے ہیں اور بھی بھی اس طرح بھی کہ نئے تجربوں کو اپنے مخصوص انداز فکر میں جذب کر لیتے ہیں۔ اپنارنگ و آہنگ دے کرا نہیں اپنے تسلسل میں پچھاس طرح شامل کر لیتے ہیں جیسے یہ نئے تجربہ فود ان کے بطن سے بھوٹے ہوں۔ کر لیتے ہیں۔ اپنارنگ و آہنگ دے کرا نہیں اپنی فکر کو اپنا نداز دیا ہے اور مسلمانوں کے انداز فکر نے جس طرح ہدو دان کی بھر نہتر یہ میالی ہیں۔ بہتر یہ میالی ہیں۔ بہتر یہ میالی بہتر یہ میالی بیں۔ بہتر یہ میالی بہتر یہ میالی ہیں۔

سابی تنظیم میں دو تہذیبوں کے عناصر ایک دوسر ہے میں اکثر اس طرح ہیوست ہو جاتے ہیں کہ انہیں علاحدہ کر کے دیکھنا آسان نہیں ہو تا۔
معاشرہ انہیں ہمیشہ قدر کی نگاہوں ہے دیکھتارہا ہے۔ جدلیاتی آمیز شوں کے بعد عناصر کی صور تمیں تبدیل ہو جاتی ہیں، تج بوں کے رنگ تبدیل
ہو جاتے ہیں اور پھر تج بوں اور صور توں اور عناصر کا ایک نیاسلمہ شروع ہو جاتا ہے، ہر ایسے تہذیبی سلسلے کا مطالعہ کرتے ہوئے ایک بڑی بچائی کا
احساس ہو تارہتا ہے اور وہ یہ کہ ردو قبول اور آویزش اور آمیزش کے جدلیاتی عمل کے بعد افکار و خیالات اور تج بات کے جو نے سانے سائے سائے آئے
ہیں ان کی بنیادی متحکم اور مستقل ہیں۔ چند ایسی بنیادی سے نیادی اصول ہیں جو اسے متحکم اور مستقل ہیں کہ نے تدنی اور جمالیاتی
تج بوں کے اصولوں کو متعین کر سکتے ہیں۔

ہندوستانی تہذیب اور ہندوستانی جمالیات کا مطالعہ کرتے ہوئے عموما نہ ہی اعتقادات کی بعض صور توں کو زیادہ اہمیت دی گئی ہے۔ اپنی تہذیب کی تاریخ اور اپنی تہذیب کی جمالیات کا مطالعہ کرتے ہوئے نہ ہی تصورات اور اعتقادات کی اہمیت کو نظر انداز نہیں کرتا۔ یہ بہت انہ اور اپنی نہتائی پر اسر ار اور معنی خیز ہیں لیکن نہ ہی اعتقادات اور تصورات چو نکہ تہذیب کی بنیاد نہیں ہیں اس لیے انہیں بنیاد کے اوپ ایک قوت یا طاقت ہی ہے تعمیر کرنا مناسب ہوگا۔ بلاشبہ ہر تہذیب کا اپنالیک خاص روحانی کر دار ہو تاہے کہ جس کے گہرے جسین اور خوبصورت نقوش ساخت اور تہذیبی عمارت پر نمایاں رہتے ہیں، کی بھی تہذیب کا اپنالیک خاص دوحانی کر دار ہو تاہے کہ جس کے گہرے جسین اور خوبصورت نقوش ساخت اور تہذیبی عمارت پر نمایاں رہتے ہیں، کی بھی تہذیب کا مطالعہ اس کے روحانی کر دار کے بغیر کرنا مناسب ہوگا۔ بلازہ ہو باتی ہوں میں خوالی کر دار محق ہیں ہوتا ہے۔ نہ جب کارہ و حانی کر دار محق نہیں تھورات کے مختلف ساخت اور تب نقورات کے مختلف ساخت ہوں ہوں کہ میں ہوتا ہے۔ نہ جب کارہ و حانی کر دار محق نہیں تبید ہوتا ہوں ہوتا ہوں ہوتا ہوں ہوتا ہوتا ہوں ہیں تھورات کی مناسب فضای تفکیل کر دار محق نہیں تبید و ساخت اور تصورات کا مطالعہ تا تھی اور کی بیاں ہوجائے گی۔ انظریات اور تصورات کا مطالعہ تا تھی ہوتا دات اور تصورات کی مطالعہ تا تھی ہوتا دی جب میں ہو کو سے موجود رہتی ہوتا ہے۔ نظریات اور تصورات کا جم ہوتا رہا ہے۔ نظریات اور تصورات کی مطالعہ تا تھی ہوگا۔ تصورات کا مطالعہ تا تھی ہو تو کے بیجیدہ موجود رہتی ہوتا رہائے گی اور پیداوار کی دشتوں کے بغیر کی تہذیب کی جمالیات کا مطالعہ تا تھی ہوگا۔ ہو مان کی کو سلجھانے کی دیم انسان کے وجود کے بیجیدہ مسائل کو سلجھانے کی دیم انسان کے وجود کے بیجیدہ مسائل کو سلجھانے کی ہوتھانے کہ بیا انسان کے وجود کے بیجیدہ مسائل کو سلجھانے کی ہوتھانے کہ بیا انسان کے وجود کے بیجیدہ مسائل کو سلجھانے کی ہوتھانے کی بیانسان کے وجود کے بیجیدہ مسائل کو سلجھانے کی ہوتھانے کی ہوتھانے کی بید دستانی کو وجود کے بیجیدہ مسائل کو سلجھانے کی ہوتھانے کی ہوتھانے کی ہوتھانے کی مسائل کو سلجھانے کی ہوتھانے کی ہوتھانے کی ہوتھانے کی ہوتھانے کی ہوتھانے کی ہوتھانے کی مسائل کو سلجھانے کی ہوتھانے کیا گونے کی ہوتھانے کی سلک کو سلجھانے کی سلکھانے کی ہوتھانے کیا گونے کی مسائل کو سلجھانے کی

ہمیشہ کو شش کرتے رہے ہیں، زندگی کی قدروں کا تعین کرتے رہے ہیں، حیات وکا نتات کے مسائل کی جانب فکر کو متحرک کرتے رہے ہیں اور اس طرح وجود کے تین بیداری پیدا ہوتی رہی ہے۔ ماتی احساس وشعور نے 'فیغائی''اور'' آئیڈ مل ازم''مادی زندگی ہے جنم لے کراپ نقطہ عروج پر ماتی سچائیوں کا ہی گہر اشعور عطاکیا ہے۔ نہ ہب تجربوں کا بہترین معنی خیز سر چشمہ بنا ہے لیکن فنون لطیفہ میں جمالیات کے ایک بڑے نظام کی صورت میں جلوہ گر ہوا ہے۔ ہندوستانی تہذیب اور اس کی جمالیات میں ندا ہب نے 'فیغتائی''اور'' آئیڈ مل ازم'' کی تھکیل میں جو نمایاں حصہ لیا ہے اس کی سب سب بری وجہ ہے کہ حیات و کا نتات کی وحدت اور جمالیاتی وحدت ہے افضل ترین احساس نے انہیں ایک مضبوط تاریخی، ثقافتی اور فیضانہ تو تب بنادیا تھا کہ جس کی وجہ سے زندگی کی مختلف سطوں پر ان کا ہے افغتیار اظہار ہوا۔



علامات و خطوط کے ذریعہ فکری جمالیاتی توانائی کااظہار کشان دور (پہلی صدی عیسوی) امٹیٹ میوزیم لکھنؤ

ہند و ستانی تہذیب میں ند ہب ہمیشہ ایک تابندہ علامت کی صورت جلوہ گر رہا ہے۔ انسان کی بنیاد کی خواہشوں اور آرزؤں اور اس کے مسائل کے ساتھ تہذیب اور اس کی جمالیات کے شئیں بھی بیدار رکھا ہے۔ فنون لطیفہ کے لیے معنی خیز سر چشمہ بنادیا، مختلف فنون میں جذب بھی ہو گیا لیکن تہذیبی سنر اور فنون کی تخلیق کے تشکسل پر بھی اس طرح حادی نہیں رہا کہ تدن اور فنون کی قدر وں کا احساس ہی جاتارہا ہو۔ تدن اور فنون کو اپنی مجری روشنی عطاکرتے ہوئے بھی ان کے جلوہ کو خود میں جذب کرنے کی کوشش نہیں کی، تہذیب اور فنون لطیفہ کی اقدار بھی ایس ہوتی ہیں کہ وہ مختلف قسم کے اثرات کو قبول کرنے کے باوجو دانی انفرادیت اور انبی قدر وں کو ہمیشہ محسوس بناتی رہتی ہیں۔

قدیم ہندوستانی تہذیب کا مطالعہ کرتے ہوئے ثقافت یا گلجری مختلف اکائیوں پر بڑی گہری نظری ضرورت ہے ، بہی اکائیاں آہتہ آہتہ ایک وحدت کا شعور عطاکرتی ہیں، مختلف عقائد اور تصورات کے لیے کسی بھی اکائی کے لوگ اور ان کے گلجر کو ایک دوسرے میں جذب ہو جاتے ہیں، تاریخی تسلسل میں ہر اکائی کے گلجر کو اس طرح سجھنا جا ہے۔ کہ یہ انسان کے عمل کا حاصل بھی کے اور جو بچھ حاصل کیا گیا ہے اس کا اظہار بھی ، اس طرح ہر گلجر ، وہ محد و دوائرے میں ہویا کسی قدر وسیح دائرے میں ، انسان کے ارتقاء اور اس کی مرح یہ وسیکٹی کی ترقی کی نشان دی کر تا ہے۔ گلجر ایک ایسانسانی عمل ہے جوائی پیچید گی کا احساس کسی نہ کسی طرح دیتار ہتا ہے۔ اس لیے کہ یہ انسانی ارتقاء کی بچید ہی کا احساس کسی نہ کسی طرح دیتار ہتا ہے۔ اس لیے کہ یہ انسانی ارتقاء کی بچیدہ اظہار ہے جوائی فطرت میں متحرک اور مختلقی صلاحیتوں کا مظہر ہے ۔ کسی بھی گلجر کے مطالع ہے یہ حقیقت واضح ہو سکتی ہے کہ میات و کا کنات یا مظاہر قدرت یا فطرت میں صد تک ہے اور وہ خود اپنی ذات یاو جود کو کس صد تک گرفت میں لیے کہ بیات و ہوئے ہو کتی ہے کہ دانسان کی گرفت کس صد تک ہے اور وہ خود اپنی ذات یاو جود کو کس صد تک گرفت میں لیے کہ عبد انسان ہی گلجر کی مختلی کر تا ہے لہذا ہر گلجر کا انسانی کر دار بی ایمیت رکھتا ہے ، کردار کتنا تخلیقی ، کتنا پر اسر ار ، کتنا متحرک اور مختلف قسم کو کی نقل کر نے والا ہے ، گلجر متحرک فطرت بی ہے جاتا جا سکتا ہے۔ گلجر انسان کی تخلیقی صلاحیتوں بی کا مظہر ہے لہذا خال سے عمل مدانسانی تھی صلاحیتوں بی کا مظہر ہے لہذا خال سے عمل مدانسانی قدر دوں کا گہواران ہو تا ہے۔

قدیم ہندہ ستانی تہذیب کی مختلف ثقافی اکا ئیوں کا مطالعہ کرتے ہوئے جہاں ان سچائیوں کی پیچان ہوتی ہے وہاں یہ سپائی بھی شدت ہے محسوس ہوتی ہے کہ ہر ثقافی اکائی قبیلے یا جماعت کے ماڈی اور دوحانی عمل کی وحدت کے حسن کو چیش کرتی ہے۔ کارل مارکس نے درست کہا تھا کہ انسان کا عمل دوانداز اختیار کرتا ہے، ایک مادی اور دوسر اغیر مادی، غیر مادی کو روحانی انداز ہے تعبیر کیاجا سکتا ہے جو در اصل بنیادی طور پر ذہنی عمل یا محنت ہے اور مادہ کا مظہر ہے۔ انسان کی پوری تاریخ عمل سے دونوں انداز ہر جگہ نمایاں بیں انہیں اس طرح بھی پیچانا جا سکتا ہے کہ ماڈی انداز ، ماڈی دو است اور ماڈی اشیاء و عناصر کی تخلیق کرتا ہے۔ اور غیر مادی یا جہٰی انسان عمل بیں، گھیر انسانی عمل کی زر خیز ی کا حامل ہے لہٰذ ااس ہے انسان کی فطر ہے کہ انسان کی فرط ہے کی بیچان ہو تی مطالعہ ضرور کی ہو تا ہے۔ دونوں انسانی عمل بیں، گھیر انسانی عمل کی زر خیز ی کا حامل ہے لہٰذ ااس ہے انسان کی فطر ہے کی زر خیز ی کی بیچان ہوتی ہے، اس کے ارتقاء کا مطالعہ بنیادی طور پر انسان کے ذبمن اور اس کے تخلیق عمل کا مطالعہ ہے۔ جب نم روحانی اقدار کی جانب اشارہ کرتے ہیں کہ جنہیں انسان خلق کرتا ہے، ان میں فلف میں نمن و اوس میں بیچان روحانی گھیر ہی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی کہ جنہیں انسان خلق کرتا ہے، ان میں فلف میں نمن و ادب، فدہم ہوتی ہوتی ہوتی کہ جنہیں انسان خلق کی بیچان روحانی گھیر ہی توجہ طلب بنتا ہے کہ جے ہم روح ہے تعبیر کرتے ہیں۔

فلفد، سائنس، فن وادب سب انسان کی ذہنی، تخلیقی اور روحانی صلاحیتوں کا احساس عطا کرتے ہیں، کارل مار کسنے سائنسی اور فنی تخلیقات کا دروحانی تخلیقات کا اہم ترین اظہار قرار دیا ہے اور انہیں سائنسی تمدن اور فنی تمدن کی اصطلاحوں سے سمجھایا ہے۔ یہ کہا ہے کہ سائنس میں تصورات کا عمل سچائی کی دریافت کرتا ہے اور فن وادب میں سچائی کی دریافت جمالیاتی فکر سے ہوتی ہے، سچائی کا حسن علامتوں سے واضح ہوتا ہے، فلفہ اور

ند ہب ہے رشتہ رکھتے ہوئے بھی فنی تدن کی اپنی انفرادیت ہوتی ہے، اس کے ارتقاء کے اپنے اصول متعین ہو جاتے ہیں۔ آزادانہ عمل ہے اس میں آفاقیت پیدا ہو جاتی ہے، گلجر سابی زندگی کے ماہ ئی پہلو میں ہوں ت ہو تا ہے لہذا ہر پہلو ہے وابستہ رہتا ہے۔ اقتصادی معاشی اور نظریاتی پہلو ہے بھی اس کی حجر کی وابستگی ہوتی ہے۔ ان کے حجر ہے اثرات اس کے ارتقاء میں مدو کرتے ہیں طبقاتی ساجیا طبقاتی کر دار اس کی روح بن جاتا ہے۔ اس بچائی کے چیش نظریہ حقیقت روشن ہو جاتی ہے کہ گلجر انسانی عوامل کا تخلیقی پہلو ہے، محنت (Labour) بی ہے در اصل انسان کی تخلیق ہوتی ہے، انسان کی بچپان ہوتی ہے، جمالیاتی مسر ت حاصل ہوتی ہے، جمالیاتی مسر ت حاصل ہوتی ہے، جمالیاتی مسر ت اور تمالی تو سابی تحدیث کے تئیں تخلیل اور فکری طور پر بعدار ہو تا ہے اور ان کے غیر معمولی تح کی تو شدر ہو تا ہے اور بیاس وقت ہے جب انسان شافتی تخلیقی محنت کے تئیں تخلیل اور فکری طور پر بعدار ہو تا ہے اور ان کے غیر معمولی تح کی کوشد ہے محسوس کر تا ہے۔

ثقافتی تخلیقی محنت کاشعورانسان کے باطنی بارو جانی تحرک کی دین ہےاوراس تحریک کاسب وہ متحریک سر چشمہ ہے کہتے ہم خیالات، تصورات ، نظریات اور جذبات ،احساسات ،در وں بنی اور وجدانی کیفیت ہے تعبیر کرتے ہیں۔ ثقافتی مخلیقی محنت ہویاغیر ثقافتی منت مقصد ، خواہش اور ارادہ سب کی اہمیت ہوتی ہے، مقصد بگھل جاتا ہے جب ثقافتی تخلیقی محنت کا عمل شدت اختیار کرلیتا ہے اور جب تخلیق ہو جاتی ہے تا ایسا بھی ہوتا ہے جیسے بنیادی مقصد نے دوسرا جنم لیا ہے اور جمالیاتی صورت اختیار کرلی ہے۔ ثقافتی تخلیقی محنت سے وجود میں آنے والی شیئا ہے 'سن کے ساتھ مخلف جہوں میں ایک ساتھ مختلف رشتوں کا براسر اراحیاس دینے لگتی ہے ، فذکار کی ذات ہے اس کے رشتے کا حساس متناہے۔ مان اور عالج کے افراد ہے ۔ ر شتوں کے ساتھ فطرت اور اس کے جلال ہے اس کی گہری وابستگی محسوس ہونے گلتی ہے ، یہی وجہ ہے کہ ہر ثقافتی فنی تخلیق شئے بھی ہوتی ہے اور ر شتہ بھی!اور ای لیے یہ ایک نی ماہی اور روحانی قدر بن کر جلوے کی صورت اجاگر ہوتی ہے۔ روحانی ثقافت کی روایات مضبوط ادر متحکم بھی ہوتی میں اور متح ک اور رواں بھی ، فزکار ان ہے وابستہ ہو تاہے تواہے اپنی اصابت اور پختگی (Soundness)،اپنی سالمیت (Completeness)،اور ا بن دیات داری (Intergrity) کے اظہار کے امکانات نظر آنے لگتے ہیں ،اپنے وجود کی ایمیت کا احساس ملنے لگتاہے ،ان کے حریک سے وہ اپنے باطن کے جو ہر کا ظہار اس طرح کرنا میا ہتا ہے کہ جونئ تخلیق ہوای میں آفاقیت پیدا ہو جائے۔ یہ روایات ، ذات کے عرفان کاذریعہ بن جاتی ہیں ، جب کوئی تخلیق ہو جاتی ہے توروحانی ثقافت اور آ گے بڑھ جاتی ہے اور جمالیاتی آسود گی اور جمالیاتی انبساط میں اضافیہ ہو تاہے ، بڑا تخلیقی عہد وہ ہو تا ہے کہ جس میں روحانی ثقافت کے تمام تج بوں اور روایتوں کے ساتھ فزکار اپنے وجود کے جوہر کوشد ت سے نمایاں کر کے کلچر کی متحر ک ملامت بن جاتا ہے۔ ہند و ستانی تہذیب میں کلچر کی اعلیٰ ترین تخلیقات جو تخلیقی فزکاروں کی بے پناہ تخلیقی صلاحیتوں اور پوری قوم کی عظم چکا نشان بن سمّنی ا نسان کی تخلیقی بیداریاوراس کے روصانی کردار کو ٹابت کردیق ہیں۔ان ہے ہندو ستان کے فنکاروں کے احساس میں جمال اور آزادی اور جمال آتی انبساط و مسرت کی آر زو کا بھی یتہ چتنا ہے،ان کے فنون کی موز و نیت، مطابقت ،ولکشی، نفاست اور ہم آ جنگی روحانی کلچر کی عظمت کااحساس عطاکرتی ہیں بزی تخلیق بزی آرزو ہے جنم لیتی ہے۔ ہندوستانی تہذیب کی تاریخ میں مختلف تمدنی اکائیوں کے کلچر میں انسان کی آرزوؤں کی جو مجسم آ فاقی صور تیں ہیں کہ جن ہے ہر تمدنی اکائی متحرک نظر آتی ہے اس کی تمناؤں ادراس کے باطنی روصانی کر دار کے تحرک ہے ملاحدہ نہیں کیا ماسکتا۔ ہر آرز والی جو ساجی اور فطری وجود ہے بلندا بنی انفرادیت کومحسوس بنائے ! فطرت تدن ، ساج کی وحدت کے درمیان انسان ہی کھڑ انظر آتا ہے جو هجر کی تخلیق کر کے ساج،فطرت اور تدن اورا بی ذات میں ایک معنی خیز پراسر اررشتہ قائم کر تاہے اور جورشتے قائم ہو حاتے ہیں ان میں موزو نیت اور ہم آ ہنگی پیدا کر تاہے۔



یاکشی(دیدار شخ) دوسوسال ق م (پیٹنه میوزیم) جمالیاتی تنظیم اور ادائیکئ فن کااعلیٰ ترین نمونه!

مختلف علا قول کے تمدن اور فنون کا مطالعہ کرتے ہوئے اس تپائی کو سیجھنے کی ضرورت ہے کہ کلچر صرف افادی نہیں ہو تا اور صرف چند خاص پر اثر رویوں کے عمل پر منحصر نہیں کر تا ہے اور صرف ان تجربوں کا تام نہیں ہے کہ جنہیں خاص وقت یا عہد میں ضرور کا اور اہم قرار دیا گیا ہے اور جنہیں کچھے افراد منتخب کر لیتے ہیں، کلچر انسان کے ماحول کو خوبصورت اور دکش بنانے کا بھی نام ہے۔ یہ جال کو جناب کی تخلیق کا سرچشمہ بھی ہے۔ کا کنات کے حسن کو ہدت ہے محسوس کر کے جمالیاتی قدروں کی تخلیق کا سلسلہ بھی اس سے قائم ہے۔ یہ دنیا کو حسن کے سانچے میں ڈھالتارہتا ہے، حسن کا معیار طرح طرح سے قائم کر تا ہے۔ یہ سب کچھ انسان کی فطرت کی تخلیق صلاحیتوں کی وجہ سے ہو تا ہے کہ جس کا ایک بوافظری بنیادی مقصد ماذی جسمانی اور جمالیا تی ابنساط حاصل کرنا ہے۔ انسان کی جمالیاتی تخلیقی صلاحیتوں کے حدود کا تعین نہیں کیا جاسکا۔

قدیم ہندوستانی فنون کے مطابعے میں سب سے بڑی دشواری یہ آئی ہے کہ قدیم ہندوستان کے مختلف علاقوں کے اقتصادی اور ساجی حالات اور معاشی، ساجی ارتقاء کی تااش و جبتو بہت ہی کم ہوئی ہے۔ ساجی رشتوں اور ساج کے ڈھانچے اور اس کی ساخت سے ہم زیادہ باخر نہیں ہیں، ان کے تعلق سے مواد بھی حاصل نہیں ہیں۔ قدیم ہندوستان کے غدا ہب اور عقائد سے ہم جتنے واقف ہیں معاشی اور ساجی حالات سے واقف نہیں ہیں۔ غربی تصورات ، نظریات اور عقائد کو معاشی ساجی حالات کے سمجھنے کا ذریعہ بنایا جاسکتا ہے۔ لیکن سے بہت مشکل اور نازک کام ہے۔ فنون لطیفہ سے بھی بہت مد مل سمجی ساور تھی اور انظریات تک لے جا سمجھنے ہیں اور نظریات اور نظریات تک لے جا سمجھنا سے ہم سمجھنا سمجھا سمجھنا سمجھنا سمجھا سمجھا سمجھا سمجھا سمجھنا سمجھا س

انسان ادر تہذیب و ثقافت کے پیش نظریہ سچائی بہت اہم ہے کہ زندگی کو زیادہ زرخیز ،معنی خیز ، دککش دلفریب اور حسین محسوس کرناچاہتے میں اور اس طرح زندگی گزارنے کی ایک خوبصورت راہ تلاش کرتے ہیں۔ ساجی زندگی اور اس کی تنظیم کی پوری صورت اور اس کی اقدار ، انسانی ر شتوں، حرکت وعمل اور رویوں اور ساجی آمیز شوں کی مختلف صور توں کی کی وجہ سے تخلیق کی آرزوپیدا ہوتی ہے محنت سے تخلیقی محنت تک پہنچتے میں ، آرزو بیدار اور متحرک ہوتی ہے اور اس کے ساتھ ہی تخلیق صلاحیتیں ابھرنے لگتی ہیں ،کسیفر دکی تخلیق صلاحیتیں جب کسی شیئے کی تخلیق کر دیت میں تو ساج کے دوسرے افراد ہے ایک جذباتی رشتہ قائم ہو جاتاہے۔ کسی جمالیاتی تخلیق کے ساتھ یہ رشتہ بہت اہم ہو تاہے اس لیے کہ بنیاد ی طور پر جذبات اور احساسات کارشتہ ہو تاہے کہ جس ہے و سعت اور گہر ائی دونوں پیدا ہوتی ہیں قبیلوں کی زندگی میں یہ بات بہت اہم رہی ہے ، جیوٹ سے معاشرے میں فطرت کی ہم آ ہنگی کی دہ تصویریں ابھرتی رہی ہیں کہ جن کے در میان قبائلی انسان ہیں ہو تا تھاہر صورت کو حسین بنانے کی کوشش تخلیقی تھی، قبائلی ساج میں ایسے تمام تخلیقی عوامل اپنی فطرت میں انقلابی تھے اس لیے کہ ان سے ماذی اور روحانی قدریں متاثر ہوئی میں، بادّی اور روحانی اقد ارنے نئی تخلیقی صور تیں اختیار کر کے عمل کے دائرے میں وسعت پیدا کی ہیں، ساجی تصورات تبدیل کیے ہیں،ار نقاء کی منزلوں ے آٹنا کیا ہے اور افراد کی شخصیتوں کواستحکام بخشاہے۔ سان نے بھی ایسے تجربوں کوسر اہاہے اور تخلیق فنکاروں کی شخصیتوں کی جانب بیدار رکھا ہے۔ابتدائی تخلیقات نے قدیم قبا کلی اعتقادات کو جلال و جمال عطاکر کے ساجی ثقافتی دلچیپیوں کواس قدر بڑھایا کہ ساج کواپی نئ ضرور توں کااحساس ہونے لگا۔ نظریات اور عقائد میں نئی زندگی اور نئی روح پھونکنے کے لیے تخلیقی فنکاروں کو ہر ممکن مدودی گئی۔ابتدائی ستونوں اور ابتدائی ندہبی نقاشی کیا ہمیت جتنی بھی ہو فئکاروں نے اینے احساس جمال ہے سنوار کرانہیں انفرادیت عطا کر دی کچھے اس طرح کہ عقائد اور نظریات کی خبر مجھی نہ ہو تو یہ ستوناور یہ نقوش پیکر جلال و جمال بن کرزندہ رہیں ،ان کیا بی معنویت ان کے ساتھ رہی یہ کسی بھی دوسری معنویت کے محتاج نہ رہے۔ مختلف قتم کے قدیم نہ ہبی عقائداور تصورات میں شعوراور تحت الشعور ، تجربہ اور احساس اور جذبے کی وجہ سے سطحوں پر باطنی رشتوں کی بیجان ہوتی ہے۔ فنون لطیفہ کا مطالعہ کرتے ہوئے نہ ہمی تصورات اور عقائد کا تجزیہ بنیادی طور پر ساج کی تاریخ کا تجزیہ ہونا جا ہے اس لیے کہ

نداہب کی تاریخ مان کی تاریخ میں کا ایک نمایاں پہلو ہاور مجمو می طور پر تہذیب کی تاریخ کا پہلو عالی تبدیلیوں ہے ہی تہذیب کا ارتفاء ہوتا رہا ہے اور تہذیب ہے ارتفاء کا ایک بوا سب ہے بھی ہے کہ خد ہیں شعور میں و سعت اور تہرا کی پیدا ہوتی رہی ہے۔ خہ ہب کی ایک صور ت نے دو سر ک صور ت کو جمنی ریا ہے اور ہر نی صور ت سابی طالت کیا جائے تو یہ توائی لوشیدہ نہیں رہی کہ سابی رشتوں اور تبدیلیوں ہے صرف فہ ہی تصورات میں و سعتیں نہیں آئی ہیں بلکہ ان میں ہے امکانات بھی پیدا ہوتے رہے ہیں، حقیقت رہی کہ سابی رشتوں اور تبدیلیوں ہے صرف فہ ہی تصورات کا رفقاء ہیں، کہ جاتا، قدیم ہندو سان کے مخلف علاقوں میں فداہب نے گئی نہ اہب کی صور تمیں ہیدا کی ہیں، ایک علی ہو ہو کی مخلف اور متعناد صور تمیں ملتی ہیں، عالی تعالی اور شتوں کی و جہ ہے فکر و صور تمیں ہیدا کی ہیں، ایک علی ہو ہو کہ بو وہ کی مخلف اور متعناد صور تمیں ملتی ہیں، عالی طالت اور رشتوں کی و جہ ہے فکر و نظر میں تبدیلیاں ہوتی رہی ہیں۔ علاقائی سطح پر محد دد دائر سے میں جب فکر و نظر میں تبدیلی آئی ہے ایک نئی صور ت یا کوئی نئی بہت و جو میں آئی ضور ت کے انداز کی پہلو ام ہم آئے ہیں، سابی شعور نے فہ ہی شعور کو مخلف انداز ہے متاثر کیا ہے۔ پیداوار کی شتوں نے دیو میں ک کئی ہے۔ وحد ت کے انداز کی کہلو ام ہم آئی صور ت بی اور نظریات کی سے۔ وحد ت کے انداز کی کہلو ام ہم ہوگا کہ فہ بہب کو صور تمیں تبدیلی کی ہیں، تاریخی تقاضور بادرا قصاد کیادر معاشی طالت نے ایب کو بادرات بھی متاثر کیا ہے۔ پیداوار کی تصورات اور اندی خیات کی سے بیں ماکموں اور او نی طبق کے افراد کا اسلام کی ایم رہے ہیں۔ ماکموں اور او نی طبق کے افراد کا اسلام کی ایم رہے ہیں۔ ماکموں اور او نی طبق کے افراد کا اسلام کی انہوں تو بی کہ جن سے غریوں اور نظر میں اور او خیات کی افراد کے طبقے کے لوگوں نے ایکم کے ہیں کہ جن سے غریوں اور نظر طبقے کے افراد کا اسلام کی وہ اور اسے ہیں۔ ماکموں اور او نی طبق کی ایم رہے ہیں۔ ماکموں اور او نی طبقے کے لوگوں نے ایک کی جین کے غریوں اور نظر کی ایم رہے ہیں۔ ماکموں اور اور نظر کی سے اور اور اسلام کی سے بیں۔ ماکموں اور اور نے طبقے کے لوگوں نے اور اور کی سے بیں۔ ماکموں اور اور نے طبقے کے اور اور اسلام کی میں کی میں کی جن سے غریوں اور نے کے طبقے کے اور اور کا کی میں کی میں کے دور کی کی میں کی میں کی کی میں کے دور کی کی

عوام کے نیلے طبقوں نے جو خاموش احتجاج کیا ہے وہ فنوں کے پیش نظر بہت انہ مہے۔ انہوں نے اپ گھر وں اور کھیتوں میں اپنے دیو تا خلق کے اور نئے عقا کدوجود میں آگئے۔ ذائی اور جذباتی انتظار میں آئی میہ وہ دوائر میں نبود اپنی، نیا کو نئے انداز سے خلق کر نے کی گوشش بہت اہم ہے۔ مضبوط اور انتہائی محتکم غذبی روایا سے کے کئر بن سے گریز کرنے کی الی پوششیں غور طلب ہیں، اس طری غذبی شعور میں تبدیلیاں آئی ہیں اور مستحکم کر روایا سے خلاف رد ممل کا اظہار ہوا ہے۔ اپنے محد ود دائر سے میں نچلے اور کچیز سے ہوئے طبقوں اور نصوسا سے بیاں اس خری ہوں کو بھی آہت آہت اپنے قریب کرلی، اس طرح ان کے اپنے بروہ سے بھی پیدا ہو گئے جو تاریخ کے سفر میں آہت آہت محدود پیانے برایک بار پھر عوام کا استحسال کرنے گئے!

فنون کے مطالعے میں اس سچائی کی بزی انہیں، ہے اس لیے کہ اس طرح عوام میں حسن کا نیااحساس بھی جاگا ہو گااور مختلف سطحوں پر تصویر نگاروں، رنگوں کے استعمال اور بت تراثی اور چھوٹے مندروں کی تعییر کا سلسلہ جاری رہا ہے۔ مختلف علاقوں میں عوامی رقص کی نئی نبیادیں قائم ہوتی زبی ہیں عوامی نغموں میں آ ہنگ بھر تارہاہے ہرائیے عوامی تحرک نے سان کو متاثر کیا ہے۔ فہ ہمی کٹرین کے سامنے یہ چیلنج بھی بنارہاہے،



تخلیقی صناعی کی ایک مثال (سولا نکی دور ، گیار ہویں صدی) (نیشنل میوزیم نئی دیلی)

نہ ہی اور فنی شعور کی تبدیلیوں میں ان کا عمل غیر معمولی اہمیت رکھتا ہے۔ قربانی کی محنت اور محنت کی قربانی سے علاحدہ ایک آزاد انسانی عمل کے جن مقابل ہے کہ جس میں فرد کی تخلیقی صلاحیتوں کا ظہار کھل کر ہوتا ہے ، کام اور محنت کرنے کی بہتر صلاحیتوں کے ابھرنے کے مواقع ملے کہ جن سے عوامی فنون کے ارتقاء میں مدد ملی ۔ فنون میں بہتر اور نفیس انسانی جہت یا یہ کہتے کہ کچی انسانی جہت پیدا ہوئی انسان کے وجود کی قدر وقیت کا اساس بر حتا گیا۔ تخلیق محنت (Creative Labour) کی قدر وقیت کو اس مقام سے سمجھنے کی کوشش کی جائے تو فنون کے تعلق سے بعض بنیادی سے گئوں کی بہتر پہچان ہوگی۔ فطرت کے جلال و جمال کو ایک آزاد اور کھلی فضا میں محسوس کرنے کی وجہ سے ہر شے کو حسن بخشے کی آرزو بنیادی سے براکام کیا ہے۔

قدیم ہندوستان کے مختلف ساج میں ایک ساتھ کی سطحیں ملتی ہیں کہ جن میں مختلف تدنی قدروں کی آمیزشیں ہوئی ہیں۔ ان سے عوامی شعور اور تحت الشعور کی سطحیں بھی متاثر ہوتی رہی ہیں، فرداور اس کے چھوٹے ساج دونوں کی ہمیشہ اہمیت رہی ہے، بہی تخلیقی محت ہے اور ہر شے میں حسن کو شامل کرنے کی آرزو کہ جن سے ایلورا، اجتاءا یہولے اور محجورا ہوکی تخلیق ہوئی ہے، بھر ت ناشیم ، کچی پوڑی اور کھا کلی جیسے رقص وجود میں آئے ہیں بدھ ، نٹ راج اور شنو کے پیکر ہے ہیں۔ تمام بڑی اور عظیم تخلیقات کے پس منظر میں عوامی تحریک کی ایک بڑی تاریخ موجود ہے۔

تاگالینڈ کی مثال سامنے رکھے تو پورے ملک میں قدیم فئی تجربوں کی آمیزش کا احساس کے گا۔ اس ریاست کے لوگوں کی تاریخ اندھرے میں ہے لیکن اس بات کی خبرے کہ چین کے بعض علاقوں مثلایا نبی کیانگ (Yantze Kiang) اور ہوانگ گئو (Hwangato) کی واد کی ہے جانے کتنے قبیلوں نے برہم پتر کی واد کی کی جانب ہجرت کی تھی۔ ایک کے بعد دوسرے قبیلے نے بڑی تیزی کے ساتھ اس ملک کی زمین پر قدم رکھا تھا جائے گئے قبیلوں نے برہم پتر کی واد کی جانب ہجرت فیر معمولی نوعیت کی تھی، ان کی زبان، تبتی بر می زبان سے قریب تر نظر آتی ہے کہ جس پر چینی اثرات نمایاں ہیں، جب یہ لوگ قبیلوں میں تقسیم ہو کر آسام کی واد می میں رہے بس گئے تو تجر بوں کی آمیزش کی بیچان ہونے گئی اور پھر ان کی زبان اثرات نمایاں ہیں، جب یہ لوگ قبیلوں میں تقسیم ہو کر آسام کی واد میں رہے بس گئے تو تجر بوں کی آمیزش کی بیچان ہونے گئی اور پھر ان کی زبان اثرات ہونے گئی۔ آبار کی مطور ت ابھر کر سامنے آگئی۔ آسام کے قدیم عقائد اور تصورات، تو ہمات اور نہ ہی خیالات کے گہر سامزات ہونے گئے، کھاری حکومت (تیر ہویں صدی عیسوی سے سولہویں صدی عیسوی تک ) کے آثار کا مطالعہ کیا جائے تو محسوس ہوگا کہ ناگاؤں کو فئی تجرب کینے قدیم ہو گئے ہیں اور جذبوں کی احساس عطاکرتے ہیں کہ جن میں عوای تجربوں کی رواتیوں کا احساس عطاکرتے ہیں کہ جن میں عوای تجربوں کی روشن اپنی تابناکی کے ساتھ موجود تھی۔

روحیت ظاہر (Animism) پران کازبردست اعتقاد تھااور آج بھی ہے۔ پھر وں اور پیڑیودوں کی روح سے ایک انتہا کی پراسر ار جذباتی ادر حتی رشتہ قائم کر کے زندگی میں توازن قائم کرنے کاعقیدہ بنیادی عقیدہ تھا، پھر اور پیڑیودے زر خیزی کی علامتوں کی صورت ابھرے، پھر وں سے، کیک شکی ستون کو دوایئے احساس جمال کے مطابق سنوارتے تھے، آج بھی تیتی برمی پہاڑی قبیلوں میں بیر دوایت موجود ہے۔

کی ستی ستونوں کے پاس آباہ واجداد کی روعوں کی عبادت ہوتی ہے اور بھوت پریت اور عالم ارواح ہے ذہنی اور جذباتی رشتہ قائم ہوتا ہے۔
رفتہ رفتہ کی ستون کے قریب حیات و کا کنات کی تمام قوتیں سمٹ آئیں اور ان سے بامعنی پُر اسر اررشتہ قائم کرنے کے لیے قربانیوں کا روائ بھی شروع ہوگیا۔ ''کی ستی یادگار'' پر مختلف جانوروں کا لہولگایا جا تا اور ان کے باطن کو متحرک کیا جاتا، مختلف قبیلوں کے احساس جمال نے یک ستی ستونوں کو مختلف نتثوں اور صور توں سے سنوار نا شروع کیا، ان پر تصویریں بننے لکیس، قبائی فنون کے نمونے سامنے آنے لگے، ناگالینڈ اور آسام میں آئ بھی کیک ستون ماضی کے فنی تجربوں کی جانب بیدار کرتے ہیں۔ ستونوں کے نقش و نگار ماضی کے احساس اور جذبے سے رشتہ قائم کر رکھا تھا، روحوں اور کا کنات سے پُر اسر ار تعلق قائم کرنے کے لیے بلندی کے

آرچ ٹائپ (Archetype) میں بڑی شدت پیدا ہو گئی تھی ، بھولوں ، پو دوں ، پر ندوں اور جانوروں کی تصویریں بناکر انہیں جاذب نظر بنانے کی کوشش بھی توجہ میا ہتی ہے اور ساتھ ہی ایسے تمام پیکروں کی علامتی معنویت بھی غور طلب بن جاتی ہے۔

کیے نگی ستون' بایاد گار ایک جیسے نہیں ہوتے ، ایک ستون ، دسرے ہے مختلف ہو تا تھا۔ آرائش و زیبائش مختلف انداز کی ہوتی تھی، عوامی ذہن نے ان ستونوں کو طرح طرح سے سنوار اتھااور اپنے احساس جمال کا مظاہر ہ کیا تھا۔

افسوس ہے کہ وقت نے ان ستونوں کو مٹاکر رکھ دیااوران کے پیش نظر مختلف قبیلوں کے احساس جمال کا مطالعہ نہ ہو سکا اس وقت جو ستون موجود ہیں ان میں ایک ستون 20 نٹ بلند ہے اور پانچ اشخاص کی چھیلی ہوئی بانہیں بھی اے گرفت میں نہیں لے سکتیں۔

کنی ایے ستون ہیں جو دس اور بارہ فٹ بلند ہیں فارم ایک جیسا ہے لیکن آرائش مختلف ہے اوپر کا حصہ نیم متدیر (Semi Circular) ہے خطے حسوں پر تصویریں بنی ہوئی ہیں مختلف خاکے اور نقش انجرے ہوئے ہیں۔ بعض بیل پوٹے اور نقش و نگار ماضی کی جمالیاتی روایات کے شین بیدار کرتے ہیں ، جمالیاتی زر خیزی توجہ طلب بن جاتی ہے۔ مختلف نقش اس طرح آسنے سامنے ہیں کہ ان سے تناسب اور جمالیاتی موزو نیت بیدار کرتے ہیں ، جمالیاتی زر خیزی توجہ طلب بن جاتی ہوئی جمالیاتی تجربوں کی یہ خصوصیت غیر معمولی ہے جس سے ماضی کی جمالیاتی مرائی جاتی ہوئی جمالیاتی تقابل (Aesthetic Symmetry) کا بھی مطالعہ روایت کی بیچان ہو جاتی ہے۔ ہندو ستانی جمالیات میں مرکی (Symmetry) یا تناسب اور موزونیت کی اعلیٰ ترین روایت کا عرفان مطالعہ سے ہندو ستانی جمالیات میں مرخی (Symmetry) یا تناسب اور موزونیت کی اعلیٰ ترین روایت کا عرفان حاصل ہو سکتا تھا۔

یک شکی ستونوں پر جو بنیادی نقش یامو تف (Motifs) ہیں ان میں پودے، مور، طوطے، کتے ، ہا تھی، ہر ن، شیر ، بھینس اور بلخ کے علاوہ تمغه کلاں کی مانند ایسے چکر بھی ہیں کہ جن میں نقش ابھارے گئے ہیں۔ ابھر وان خاکے اور نقش (Relief) بہت واضح ہیں اور پھر وں پر انہیں ہینل (Panel) کے اندرر کھنے میں احتیاط سے کام لیا گیا ہے۔ فزکار اس معالمے میں جتنے مختاط ہیں اے دیکھتے ہوئے اندازہ ہوتا ہے کہ آرائش وزیبائش میں ان کا جمالیاتی شعور کتنا متواز ن تھا۔

ایک پھر میں انسان کاسر ملتا ہے۔ ناگا قبیلوں میں رواج یہ تھا کہ و شمنوں کے سرکاٹ کربانس پر لاکاد یے جاتے تھے اور اس کے بعد فتح کا جشن منایا جاتا تھا، ممکن ہے کہ اس کا تعلق اس رواج ہے ہو۔ یہ بھی عوامی جذبے کا ایک مظہر ہے، ناگا قبیلے روح کی موت کے قائل نہ تھے، کم و بیش تمام قبیلوں کا یہ رائخ عقیدہ تھا کہ موت کے بعد روح زندہ رہتی ہے، روحوں سے پر اسر ارباطنی رشتہ قائم رہ ہو توکوئی وجہ نہیں کہ کھیتوں میں پادہ اناج بیدانہ ہو قبیلے میں عزت نہ بڑھ، جادویا سحر سے یہ رشتہ قائم ہو سکتا ہے۔ روحوں کی عبادت سے خواہشیں پوری ہو سکتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آباؤ اجداد اور رشتہ داروں کی روحوں کی عبادت کی جاتی تھی اور ان کی روحوں کو خوش رکھنے کے لیے جانوروں کی قربانیاں روایت کا ایک حصہ بن گئ تھیں، وہ اپنے عزیزہ ں اور رشتہ سے بالی قبریں تعیر کرتے تھے، بڑے بھر وں سے ان کی لاشیں چھیادی جاتی تھیں اور ایسے تمام مقامات کو انجائی مقدس تھور کیا جاتا تھا، زمین کی زر خزی، زندگی اور موت، اولاد کی کشرت اور زیادہ سے زیادہ مویشیوں کو حاصل کرنے کے لیے ان قبروں کی عور سے کا بھر وی جو قدیم قبریں دریافت ہوئی ہیں ان میں اکثر منقش اور وائروں کی صور توں میں انجری ہوئی ہیں، ان پر گول بھاری پھر رکھے عبر دیے جیں اور جاس اقلیدی نقوش واضح ہیں وہاں پر ندوں اور ور اور ور کے کیکر جھی طبح ہیں۔

تیر ہویں صدی عیسوی ہے سولہویں صدی عیسوی تک جو قدیم کچھاری حکومت رہی اس نے عوامی فنون کی روایت کو زندہ رکھا۔ کچھاری حکومت کے پورے عہد کے جو آثار ملتے ہیں ان سے عوامی فنون کی قدیم ترین روایتوں کی بہت حد تک پیچان ہو جاتی ہے۔ یہ آثار عوامی روایات کے لتلسل میں جائے کتی قدیم فی قدروں کو سمجھاتے ہیں اور عوام کے احساس جمال کے تیش بیدار کرتے ہیں۔ دیما پور میں اب تک بہت ہے آثار معنوط ہیں، ان میں پھر سے زاشے ہوئے ططر نے کے مہروں کی مائند گی یاد گار ہیں انہیں خطر نے کے مہروں (Chess Man) ہے تی تعبیر کیا جاتا ہے۔ تاگاؤں کے مقاید اور توجات و غیرہ جب ہندووں کے عقائد اور تصورات کے قریب آئے تو صدیوں ایک کہ امرار تہذہ ہی اور قلری جاتا ہے۔ تاگاؤں کے مقائد اور تصورات کے قریب آئے تو صدیوں ایک کہ امرار تہذہ ہی اور قلری آئیز شہر تی تربی ہوتی رہی۔ مبابھارت کی قدیم عوالی کہانیوں نے ناگا قبیوں کے تدین کو اتنا متاثر کیا کہ ناگاؤں نے اپنی قدیم تربین تاریخ کو ہندہ ستانی تاریخ المتاثر کیا کہ دویا۔ ابتداء ہے اپنی قدیم تربین مثال نے معنا کہ اور تقام ہوئے کر دیا۔ ابتداء ہے اپنی تاریخ اور الحدوث تاریخ ہیں اس ہوئے۔ تھا کہ اور نیا ات کی وحدت قائم ہوئے کی دریا۔ ابتداء ہے اپنی تاریخ اور الحدوث تاریخ ہیں کر نے لگے۔ مقائد اور تفیوں ہے تھا کہ اور نیا ات کی وحدت قائم ہوئے کو المبکور کی دریا۔ ابتداء ہے وابت کر لیا۔ رزم کے قصوں میں اپنی آبور شرک نے تھی دری کو پائے گئے۔ بہ عقیدہ درائخ ہو کیا کہ کو ایک بیکر دوں اور کر زاروں کو پائے گئے۔ بہ عقیدہ درائخ ہو کیا کہ کو ایک تاریخ ہو کیا کہ کو میں اپنی آبور ہو کیا۔ کہا جاتا ہو دیمائور کیا بد بری کاروں کارشتہ اسور ماشنراوی "بد مبا" اور دارالسلطنت کو بد مبا بھارت کے جیم کی شاد کی ہے ہو تھی، دیوں دیو تاور معملا کے برہموں نے کہا ہوں کیا تھی میں میں میں میں میں میں میں نے تجربے ہوئے، کیاری مردوں نے سرخ اینوں سے مکان بنائے کھی تواب بھی وردو ہیں، شربی کی مورد ہیں، شربی کی تو ہو طلب ہے۔ کو فن میں بھی ہے دور میں کی تو ہو طلب ہے۔ ان بیوں کی تو تو ہوں کیاری کی تو تو ہیں، شربی کی تو دور ہیں، شربی کی تو ہو طلب ہے۔ ان کی دور وال نے سرخ اینوں سے مکان بنائے کھی تواب بھی وردو ہیں، شربی کی تو ہو ہیں، شربی کے مورد میں جسے یاد کر اور کیاروں کی تو تو کو این جور ہیں۔ شربی کیا تو کیاروں کی تو تو ہوں کیا تو کیاروں کی تو تو ہوں کیا تو کیاروں کی تو تو ہوں کیا تو کیا کہ کیا تو کیاروں کی تو تو ہوں کیا تو کیاروں کیا تھیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا تو کیا کہ کیا کہ کیا تھوں کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا تو کو کھیا کہ کیا کہ کو کو کھیا کہ ک

می سنگی ستون منظر نج کے مہروں جیسے یادگار اور دیواروں کے نقوش اور مو تف (۱۰۸ مارہ کے بر کا الباس بڑے ، ور کی تقدور کی تقدور کی بیال بار قلری اور تمدنی سطح پر رشتہ قائم ہورہا تھا، پنھ لو یوں و یہ خیال ہے ۔ یہ سن متوں وہ تعلق شیو کے لئام سے ہے۔ شیو اور ان کے لنگ کی دستان ماضی میں پوشیدہ ہے۔ لنگ کا حی پیکر بہت قدیم ہے۔ موای دہن نے اے کہ اور کس طرح قبول کیا اور اس کے پیکر کب تراشے گئے کوئی نہیں جانتا۔ اس کی علامتی ایمیت پر جانے کتنے لوگوں نے اپنے خیالات کا اظہار کیا ہے۔ ناگا قبیلوں اور خصوسا ٹاگ کی پرسٹش کرنے والوں نے اسے ہمیشہ کسی نہ کسی طرح اہمیت دی ہے۔ یہ کہنا مشکل ہے کہ لٹام کا حسی پیکر شیو کے پیکر سے قدیم ہے یا شیو کے پیکر کی تعد اس کی تخلیق کی تھی اور اس کی ہر صورت کے شیو سے قبل عوامی نہیں نے اس کی تخلیق کی تھی اور اس کی ہر صورت کو مقد س تصور کیا تھا، تا تمر اور بیانتر دونوں کی فلسفیانہ بنیادیں اور سطحیں بعد میں قائم ہوئی ہیں۔



شیوانگ (دوسری صدی مقام) (گودی ملم)

یہ دونوں عوامی ذہن کے کرشمے ہیں۔ قدیم ترین قبیلوں کی تاریخ میں دلنکم 'کی پرستش کے ثبوت موجود ہیں، یہی وجہ ہے کہ بعض علماء کاخیال ہے کہ ہندؤوں نے یہ پیکر قدیم ترین قبلوںاور قدیم ترین ہاشندوں سے حاصل کیا ہے۔ برانے رشی منیوں نے اپنے تفکر ہے اس میں علامتی جہتیں یدا کی ہں اور اے اتنامقدس بنادیاہے کہ کسی نے اے ناپیندیدہ پیکر تصور نہیں کیا۔ اے ند ہب میں قانون شکنی یا جار حیت ہے تعبیر نہیں کیا۔ یدم یران(Padam Purani) میں بھر گورش کی بدد عاکاذ کر ملتاہے انسان کی بدد عایاشر اپ کے ایسے اثر کی کہانی ملتی ہے جو بھی ختم نہیں ہوگی۔ دامن نے بدوعا یاشر اپ کی ایک دوسر ی کہانی بیان کی ہے۔ ایک تیسر ی کہانی "شیو بران" (Shiva Purana) میں ہے کہ کام روپ کے راجااور را کھھوں کی جنگ کے بعد جب راجا کو فتح حاصل ہوئی توای نے سب سے پہلے مٹی سے دلنگم ' بنایااور اس کی پرستش کی ،ان کے علاوہ قدیم ہندو ستان نے جانے کتنی کہانیوں کی تخلیق کی ہے۔ یہ ساری کہانیاں اور (انگم کے تعلق سے تمام عوامی قصے ذہن کے کرشمے ہیں (انکم کے پیکروں کی تخلیق کی ا یک بوی داستان ہے۔ اس کے جانے کتنے روپ میں بعض پیکروں میں اس کی معنوی جہتوں کو بعض علاقوں میں بھی پیش کیا گیا ہے۔ ناگاؤں کے تدنادر کچیاروں کے تدن کی آمیزش نے ممکن ہے لئکم کی ایک نئی صورت کو جنم دیا ہوادر یہ یک شکی ستون ہویا اس نوعیت کی کو کی دوسری شئے النگم بلاشہ ناگ کے وجود کے گہرے تاثر کو بوی شدت ہے ابھار تاہے۔ برہم پتر کی وادی پر جب ور من سو تیااور بالا خاندانوں کے افراد کا قبضہ ہو گمااور دوسرے علاقوں خصوصاً مشرقی علاقوں کے قبیلے ای وادی میں بسے لگے تو کچھاری اپنی روایات کو لیے برہمیتر کے مغربی علاقوں کی جانب بڑھ سے اور مختلف پہاڑی حصوں میں آیاد ہو گئے ، بظاہر ان کی وحدت جگڑ گئی لیکن ان پہاڑی علاقوں میں اپنی روایات کی آبیار ی میں مصروف رہے۔ مختلف علاقوں میں انہیں مخلف نام بھی ملے۔ جیرت کی بات ہے کہ 1203 میں ترکوں نے بنگال پر قبضہ کیااور بختیار خلجی نے کام روی (آسام) کاسفر کیا تو کھیاریوں کی تہذیبی آمیزش اس طرح ہوئی کہ کھاریوں نے ہندواورمسلم فن تقمیرات کے اثرات قبول کیے۔ مز دوروں نے ایسی عمارتیں اور دیواریں تقمیر کیں کہ ناگا، کچیاری، ہندواورمسلم روایات ایک دوسر ہے میں جذب ہو گئیں۔ تمغۂ کلاں کی مانند جو چکر پھر دں پر ابھارے جاتے تھےان کے اندر کول کے پیول نظر آنے لگے۔ بعض دروازے ایسے ہے کہ جنہیں دکھ کرشر تی سلطانوں کے منقش دروازوں (1399ء-1484ء) کی یاد آجاتی ہے۔ جونپور کی عمار توں اور خصوصاً مجدوں کی تقمیر میں جو فن ملتاہے تم و ہیش ای نوعیت کا فن یہاں موجود ہے۔ جونپور میں شر تی سلطانوں نے ہندو معماروں کی فنی صلاحیتوں پر بی زیادہ اعتاد کیا تھا (ایک مبحد کیشر تی دروازے میں دیوناگری تحریر توجہ طاب ہے) کہا جاتا ہے کہ 1484ء میں جب حسین شاہ شرقی کی فکست ہوئی تو جو نپور کے ہند واور مسلمان معمار اور فزکار شرقی علاقوں کی جانب چلے گئے۔ کون جانے یہ برہم پتر کی وادی میں بھی آئے ہوں، کوئی تاریخی ثبوت نہیں ملتالیکن جونیور کی عمار توں اور کھاروں کی جدید عمار توں کی تعمیر اور نقاشی کے عمل میں جو مماعلتیں ہیں ان سے کھے بیتین ساہو جاتا ہے کہ جونپور کے فن کاروں نے بھی ناگا کچھاریوں کو متاثر کیا ہے۔ فنکارانہ عوامی نقاثی کے ایسے نمو نے پہلے موجود نہ تھے۔ قدیم قبلوں کے نظام حیات میں انسانی ذہن کے مہمانہ تحرک نے تخلیقی صلاحیتوں کی آبیاری میں بڑا حصہ لیاہے۔ 'وژن'اور 'اعاد' نے جس دسٹی سزم' (Mystycism) کو پیدا کیاای نے تجربه اور احساس کی مدوسے اجتماعی سطح پر وسعت اور گہر انی پیدا کی اور ساجی شعور کی ایک سے زیادہ سطحوں کوابھارا۔ ساجیار نقاء کے کتلسل میںانسانیا قدار کوخلق کیا،اجماعی روحانی نقتریر کاوہ نصورپیدا ہوا کہ جس کار شتہ اپنی مٹی ہے بہت گہرا تھا، فرد کی نظر اجماعی تجربوں ہے روشن ہوئی کہ جس ہے انسان اور انسان کے رشتے میں استحکام پیدا ہوااور انفرادی کے کی آئیڈیل ازم ،مسٹی میز م'نے قبلوں کے احساس میں جاگرتی پیدا کی اور ایسے تجربوں کے تیس بیداری پیدا کی۔ حسن آئٹک اور موز و نیت کی تاش شروع ہو گئی۔ فنی اظہار نے کلچر کی تفکیل میں نمایاں حصہ لیناشر وع کیا، عقل، وجدان، مکنیک، اور تجربوں کاسفر نسل در نسل جاری ربا، روایات آسته آسته مسحکم اور جہت دار بنتی سنگئیں، چونکہ عوامی فنون کی جزیں دھرتی کے اندر پیوست ہوتی ہیں اس لیے دھرتی کے اندرانیان اورانیان کے رشنوں کو لیے بڑی تیزی ہے آ گے بر صناح ہتی ہیں، مستقبل میں ان کے بہتر اور عمدہ اظہار اور افضل عمل کو دیکھنے کے لیے صرف انہیں اچھی طرح سجھنے کی نہیں بلکہ ان کے ساتھ جینے کی بھی ضرور ت ہے، اعلیٰ فنی روایات تو وہ ہوتی ہیں جو انسان اور انسان کے رشتوں کو مضبوط اور مستحکم کرتے ہوئے افراد کے احساس اور خیال مختلف قتم کی عمدہ تمناؤں اور آرزؤں میں وحدت بیدا کر کے انہیں زیادہ سے زیادہ بلند کرتی رہتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ فنون اکثر نداہب کی جگہ لیتے رہے ہیں، زندگی کی سجائیوں کا جمالیاتی اظہار تہذیب میں سب سے نمایاں مقام رکھتا ہے۔

قدیم ساج میں ہر فروا یک فنکار ہے، کوئی کہانی فلق کر کے سناتا ہے کوئی رقص کرتا ہے، ہر فرد کسی نہ کسی سطح پرایک شاعر بن کراہر تا ہے، رقص اور نغیے ساج کے آہنگ کوم تب کرتے ہیں۔ کہانی اور کہانی ، قص اور رقص اور گیت اور گیت میں مختلف سطحوں پر رشحے بیدا ہوتے ہیں، پچھ لوگ پچھ واقعات کو سوانگ کی صورت پیش کرتے ہیں، نقالی کے عمل سے حقیقت کی بجیب وغریب صور تیں بیدا ہوتی رہتی ہیں بیدا کش اور موت، شکل ہو شکار اور کھتی بازی، عشق و محبت اور جنگ و غیرہ کے جذباتی تاثرات ڈرامائی انداز میں پیش کیے جاتے ہیں، رسومات اور فن سابی صافات میں شامل ہو کر جذبات اور بیجانات میں تر تیب اور موزونیت بیدا کرنے کی کو شش کرتے ہیں۔ اجتماعی رقص سے جذباتی تناؤ میں کی آتی ہے جس سے فرد اور جماعت دونوں ساجی تطابق انضاط اور ہم آ ہنگی کی قدرو قیمت سے آگاہ ہوتے رہتے ہیں، دونوں میں ساجی ہم آ ہنگی کا ایک شعور بیدا ہوتا رہتا ہے۔ مقص میں آ ہنگ کی وحدت اور جم کی حرکت کے کیاں عمل سے جذباتی بیجہتی پیدا ہوتی ہے۔ ساج چھوٹا ہو یا بڑا ، احساس اور عمل کی وحدت سے فیضیا ہوتا رہتا ہے۔

آج بھی اپنے ملک کے کئی قبیلوں کے رقص میں قدیم ترین رقص کی رسومات موجود میں، پھر کے زمانے کے شکاریوں کے رقص کی کئی خصوصیات واضح نظر آتی ہیں جن میں سحر انگیزا قصادی یامعاثی پہلو سب ہے اہم ہے۔ رقص ادر گیت کی وحدت ایسی ہے کہ انہیں علاحدہ کر کے دیکھانہیں جاسکتا۔ تج بات اور جذبات کی ہم آ بنگی ہے یہ وحدت قائم ہوتی ہے اور لفظ اور آ ہنگ دونوں جسم کی حرکوں کا جمالیاتی اظہار بن جاتے میں ، ہر حرکت کسی نے کسی تج بے یا کسی نہ کسی جذبے کا ظہار ہے۔ جذب ، تج بہ ہے اور تج بہ جذب ار قص کو کی نہ کو کی واقعہ بن جا تا ہے۔ کہانی سنانے یا کہانی کو محسوس تر بنانے کے لیے رقص کااسلوب بہت اہم بنارہاہے۔ قبائلی رقص کا مطالعہ کیا جائے تو محسوس ہوگا کہ رقاص عمو ما جانوروں کی بعض آواز س بیدا کرتے ہیںاور اپنے رقص ہے ان حانوروں کی حرکتوں کو نمایاں کرتے ہیں،وقت کی تبدیلی ہے بہت می آوازیں آج موجود نہیں ہیں ائیلن کچھ آوازیں اب بھی موجود ہیں جو کمحوں میں ابھر کر رقص کے آ ہنگ میں گم ہو جاتی ہیں ، جانوروں کے ماسک (Mask) کی روایت ابھی زیرہ ہے، شکار پر جانے، جانوروں کواینے نعلی چروں ہے فریب دینے ،انہیں کیڑنے اور مارنے کے سارے عمل کو آج بھی قبا کلی رتص میں دیکھا جاسکتا ہے،ای طرح زمین کی زر خیزی کے تعلق ہے قدیم رقص کی بعض بنیادی خصوصیات اب بھی موجود ہیں۔ جَج ہونے کے لیے زمین کی تیاری، جَج ڈالنے کا عمل ،اناج کے پیدا ہونے کے مخلف تاٹرات اور اناج کی کٹائی کے وقت انسان کی محنت کی مختلف تصویریں پیش کی جاتی ہیں ، قدیم روایات کی سحر انگیزی رقص کے اجتماعی تحرک میں متاثر کرتی ہیں، ساحلی علاقوں کے ماشندوں نے مخلف مجھلیوں کے شکاراوران کے روزگار کے تعلق ہے ر قص کی جانے کتنی جہتیں چیش کیں اور ابتا می تحریک ہے مجھلیوں کے تحریک کو طرح طرح سے چیش کیا ،اس طرح ناگ کی عبادت کے رقص میں سانیوں کے تحریک کواپنے جسم کا تحریک بنالیا، سانپ کے لہرانے کی کیفیتیں جسم کی اٹھان ہے پیش کی گئیں اور بعض مدراؤں میں ناگ کے عمل کو شامل کیا گیا۔ قبائلی رقص میں ناگ رقص کو بڑی اہمیت حاصل رہی ہے۔ یہ 'تو تمی کردار (Totemic Character) جدید دور میں بھی ایک جلوہ بن گیا ہے۔ ابتدائی رقص اور مصوری اور نقا ٹی میں ناگ ایک اہم ترین مو تف (Motif) ہے، در خت اور ناگ دوواہم 'توتم (Totems) رہے ہیں، دونوں خوف اور خطرہ اور محافظ دیو تااور ہمدرد کی صور توں میں زندہ رہے ہیں، ان سے قبیلوں کے پراسر ارر شتے اور سمبندھ رہے ہیں۔ بیر دونوں محافظ روح ،اور مددگار روح کے پیکروں میں ڈھلتے رہے ہیں۔ان کی وجہ ہے قبیلوں کے افراد پر ہمیشہ کچھ ذمہ داریاں ربی ہیں جو مقد س تصور کی گئی ہیں تو تمی کر دار ،ورافت میں ملتارہاہے ،صرف چندافراد کو نہیں بلکہ ان افراد کے پورے قبیلے کو تہواروں میں ایسے قبائلی کر دار کو بیجانا جاسکتاہے اور خصوصاً اس وقت جب وہ اینے رقص میں ایسے پیکروں کو نمایاں کرتے ہیں یا پھر وں اور زمین پر نہایت احرام کے ساتھ تصویریں بناتے ہیں ، قدیم قائلی ساج کا مطالعہ کیا جائے تو محسوس ہوگا کہ کسی توتم ، (Totem) کا تعلق صرف ایک پاکسی خاص ملاتے ہے نہیں ہے بلکہ ایک ہی توتم ایک ساتھ کئی مختلف علاقوں میں مقبول اور محبوب ہے، توتی رشتہ ، بہت مضبوط اور انتہائی منحکم ہوتا ہے ، شگمنڈ فرائیڈ نے تو یہ کہاتھا کہ توتمی رشتہ غاندانادر خون کے رہتے ہے زیادہ مضبوط اور متحکم ہے۔ جس طرح توتم جانوروں کے متعلق ساری دنیا میں سیکڑوں کہانیاں خلق ہوتی رہی ہیں اس طرح ناگ کے تعلق ہے بھی جانے کتنے قصے وجود میں آتے رہے ہیں۔ ہندوستان نے اسے جانور ،انسان ، دیو تااور فوق الفطری روح کی صور توں میں محسوس کرتے ہوئے انگنت کہانیاں دی ہیں۔اسطور اور غداہب نے انہیں قبول کیاہے۔ اوران میں اساطیری رنگ اور رو حانی جہتیں پیدا کی ہیں بوی بات ہے کہ ناگ نے بھی روحیت مظاہر (Animism) کی طرح سوچ اور فکر اور خیالات کا ایک اولیں تکمل نظریہ پیش کیاہے جسے زندگی اور ا بن محسوس کی ہوئی زندگی کا ایک ممل اوّلیں نظریہ کہا جاسکتا ہے۔ سانیوں کی تصویروں اور ان کے خاکوں میں جہاں واضح آرزوؤں اور تمناؤل کا ظہار ہوا ہے وہاں یوشیدہ جذباتی رویوں کا بھی اظہار ہوا ہے۔ ترد دادر فکر کے ساتھ خوابوں کے تاثرات بھی نقش ہوئے ہیں سانے پاناگ خاندان برادریاور چھوٹے قبیلوں(Clans) کا بھی توتم ہے۔ سیکس(Sex) کا بھیاور بنیادی خوف اور تحفظ کی آرز د کا بھی جو لا شعور میں ہمیشہ نمایاں طور پر متحرک رہاہے اور بنیادی خوف اور تحفظ کی علامت بنارہا ہے۔ عقیدہ یہ ہے کہ تمام ناگاؤں کارشتہ خون کارشتہ ہے ایک ہی خاندان ہے آئے ہیں لہذا سب کاایک دوسرے پریکسال حق ہے،ایسے غیر معمولی نغسی احساس ہے سان کاابتدائی نظام قائم ہواہے کہ جس میں مضبوط عاجی رشیتے سب ہے زبادہ اہمیت رکھتے ہیں۔ایک دوسرے کی تکلیف کا خیال اور ایک دوسرے کے تحفظ کے شین بیداری اس کاج کی نمایاں خصوصات ہیں،ای احساس نے مذہبی رسوم کوزندہ رکھاہے، کھیتوں میں اجتماعی محنت کو ضروری جانا ہے اور حخلیقی محنت میں ایک فرد کو دوسرے فردے قریب ترکیا ہے۔

ہندو ستانی جمالیات میں ناگ اور سانپ اہم ترین موضوع ہیں، مذہب، فلسفہ، بوگ، تانتر (Tantra)اور اسطور نے ان میں معنوی جہتیں پیداکر کے اور ان کی فلسفیانیہ اور مابعد الطبیعاتی رومانی اور فوق الفطری بنیادیں قائم کر کے ہندو ستانی جمالیات کے دائرے کو سیج ترکر دیا ہے۔

قدیم آرٹ کا مطالعہ کرتے ہوئے اس حقیقت کو پیش نظر رکھنے کی ضرورت ہے کہ آرٹ حسنیا جلال و جمال کے تعلق ہے عام بجانات اور جذبات کے اظہار کی صلاحیت اور استعداد کواس قدر نمایاں اور واضح کر تا ہے۔ جلال و جمال کے احساس سے جمالیاتی حس بیدا، ہوتی ہے اور تخلیقی تخیّل عام جذبات اور بیجانات کو مختلف جمالیاتی صور تیں عطاکر تا ہے۔ آرٹ ایسا جذبہ بن جاتا ہے جو حقیقت یاحتی حقیقت کو اجھے فارم میں ڈھال دیتا ہے، ایسے عمل سے حقیقت اور فینتای دونوں کو قبول کرتے رہنے اور تخلیقی صلاحیتوں میں تحریک پیداکرتے رہنے کا شعور حاصل ہو تا ہے۔

قبا کی لوک گیتوں اور رقص کے پس منظر میں قدیم تمرن کے روایق فن کی قدریں بڑی متحکم ہیں۔ زندگی کے جاال و جمال نے قدیم جمالیاتی حس کو بیدار کر کے عام بیجانات اور جذبات کے اظہار کی جو صلاحیت بخشی تھی اس سے رقص اور نغموں میں ہید و قار بیدا ہواہے۔ رومانی قدروں کے ساتھ اور بھی بہت سے قدریں ایس ہیں کہ جوذ بن کو ماضی کے تجربوں کی جانب ماکل کرتی ہیں، مونت، قربانی اور جنگ کے نغے اور رقص خاص طور پر توجہ طلب ہیں۔ و هول، اور نقاروں کے آجگ میں بعنی بھی تبدیلیاں آئی ہوں یہ آجگ مختلف سطوں پر مختلف روایات کا احساس دیے رہیے میں۔ کھاس قبیلے کے دو معروف رقص نوگ کریم اور "شدیک مینم" کے ساتھ اگر جنتبا قبیلے کے لاہو رقس (Lahodance)گار و قبیلے کے برابھار قص (Chero Dance) اور بانس کے رقص (Rabha Dance) کو رقبیلے کے دو معروف رقس کو شائی کول قبیلے کے "چیرو" رقص (Chero Dance) اور بانس کے رقس (Rabha Dance)

ناگاؤں کے رقس مش مس (Mishamis) قبیلے کے ایگور قس (Igu Dance) اور بدھ قبیلوں مثلاً مونیاس (Monpas) مباس (Mombas) کھیا ہاں دروں کے استحکام کا بخوبی علم کھیا ہاں (Khambas) کھی ہوں ، تین نیل (Yak) رقص کودیکھا جائے تو قد بھر داتی فن کی قدروں کے استحکام کا بخوبی علم ہوگا۔ ناگاؤں کے رقص کی کئی خصوصیات اٹنی ہیں جو تندو رقص میں لمتی ہیں ، کھا کلی ، منی پوری اور بھیہ و (Bihu) وغیرہ کے لیس منظر میں بیر تقریم ہوا ہے۔ پہاڑی علاقوں کے قبیلوں کے رقص میں کہانیاں بھی چیش کی جاتی رہی ہیں جو رقص اور ان کی روایات بہت اہم ہیں کہ جن کا ابھی مطالعہ نہیں ہوا ہے۔ پہاڑی علاقوں کے قبیلوں کے رقس میں کہانیاں بھی چیش کی جاتی رہی ہیں جو کھا گئی رقس کے لیس منظر میں توجہ طلب ہیں۔ کھیتوں میں جانے ، نتی ہونے اور فصل کا نے ، شادی بیاہ اور جمالیاتی اظہار بن جاتے ہیں۔

پناگ اور در خت (ناگ پا تال کی علامت، در خت آسانوں کی علامت، تری لوک کے احساس کا نمونہ) (سنگھادور، دو سری صدی ق۔م برھ کا تخت خال ہے۔لیکن وہ موجود ہیں، ناگ موچی لندا (Muchilinda) برھ کی حفاظت کر رہاہے) (نیشنل میوزیم دیل میں موجود ایک مجسے کا خاکہ)





●ناگ انسان کے چیرے کے ساتھ! ابتدائی میا نکیہ دور ساتویں صدی عیسوی (عالم یور۔ آندھرایردیش)

## امتيازي جمالياتي بتصورات ورجحانات

ہندو ستانی جمالیات میں کلا ایک انتہائی معنی خیز لفظ ہے، تھلیتی آرٹ کے لیے اس لفظ کا استعال ہو تار ہاہے۔

- گیان
- سادھن اور
  - تيا

کلا کے ساتھ ان سب کا تصور وابسۃ ہے۔اس کی تشریحسیں عمو ہااس طرح ہوئی ہیں

- انسان کے تخلیقی عمل کا مظہر
  - جمالياتي اظهار
- درون بنی اور بیرون بنی کی جمالیاتی صورت
  - تہیائے آہنگ کاجلوہ اور
    - واضح اظهار وابلاغ

ر تص، موسیقی، فن تعیر، شاعری، مصوری اور فن مجسہ سازی میں جیسے جیسے تجربوں میں وسعتیں پیدا ہو کی اور ان فنون کی جمالیاتی جبتوں کا حساس ہوا کا انکی معنویت بھی بھیلتی گئی، یہ لفظ " تخلیقی آرٹ کے لیے استعال ہوا۔ رفتہ رفتہ اس اصطلاح کی معنویت بھی بھیلتی گئی، یہ لفظ" تخلیقی آرٹ کے لیے استعال ہوا۔ رفتہ رفتہ اس اصطلاح کی معنویت کا دار وجد انی سطح پر انہیں سمجنے اور محسوس کر نے اور نقطہ فارجی یا باطن کو مرکز نگاہ بنانے کے عمل کے ساتھ الی "تبییا کو اہمیت دی گئی جس میں وجود سے تمام اشیاء و عناصریا ساری کا سکت وابستہ ہو جاتی ہے۔ فنکار کے وجود سے کوئی شئے علاصدہ محسوس نہیں ہوتی، ایک وصدت کا احساس متحرک ہوتا ہے۔ کلا ایا تخلیقی آرٹ، ہندوستانی جمالیات، میں فنکار کے وجود سے کوئی شئے علاصدہ محسوس نہیں ہوتی، ایک وصدت کا احساس متحرک ہوتا ہے۔ کلا ایا تخلیقی آرٹ، ہندوستانی جمالیات، میں فنکار کے پر اسرار اس تخلیقی عمل کا مظہر ہے، جمالیات اظہار کا پیکر ہے اس میں تبیا کا آبٹک ہی جلوہ بنتا ہے۔

کلا' کی جمالیاتی اصطلاح کا مطالعہ فنون لطیفہ کی جمالیاتی قدروں اور اعلیٰ ترین فنی تجربوں کا مطالعہ ہے۔ ایک ہی سچائی ،یا حسن مطلق اور اس ک ان گنت جبتوں کے حسی اور جمالیاتی چیکر کلا' کی صور توں میں آئے ہیں۔

ابتدا میں "اعلان" اظہاریا کچھ کہنے یابتائے کے مفاہیم اس سے وابستہ تھے۔ رفتہ رفتہ اس میں دیکھنے، محسوس کرنے، ادراک وغیرہ کے مفاہیم میں مثامل ہو گئے جب اے تخلیقی آرٹ کے لیے استعال کیا جانے لگا تو گیان، دھیان، تہیا، وغیرہ کی معنویت نے اس لفظ کے دائرے کو اور وسیع کردیا اور کلاکی تشریح سین اس طرح ہونے لگیں:

- ده تخلیق جو پراسرار سر گوشیال کرے
- ده مخلیق جواظهار کاخوبصورت نمونه ہو

- ده تخلیق جومحسوسات ادر اعلیٰ شعور کا نتیجه ہو
- ده تخلیق جو گیان، د هیان ادر تپیای وجود میں آئی ہو!

ظاہر ہے اس کی حیثیت ایک معنی خیز اصطلاح کی ہو گئی کہ جس میں تخلیق آرٹ کی تعریفیں اور تشریخسمیں بھی داخلی پراسرار تخلیقی عمل اور تخلیقی آرٹ کے تعلق سے مخلف نظریات کا تجزیہ سب شامل ہو گئے، ہمالیاتی فکر واحساس نے تخلیقی تجریوں کے پیش نظر مختلف جہتیں پیدا میں مثلان

- فزکار اور موضوع کی جمالیات کارشته
- داخلی کر باور تخلیق تجرب کی اٹھان
- ملامتوں کی تخلیق اور ذہن کی پراسر ارکیفیتیں

أور

• فزکار اور حسن ابتخاب وغیر ہ۔

"ہندو ستان میں شعریات (Poetics) کے لیے ایک اصطلاح استعمال ہوتی تھی 'کریا کلپ، (Kriya Kalpa) بھریہ اصطلاح ہو گئی' کاویہ کریا کلپ' (Kavyakriya kalpa) یعنی شامری ایس کی کمپوزیش کی نکتیک! بھر الزکار شاستر (Alankara shastra) ہے اس کی بیجیان ہونے لگی۔

ماہ یہ ' کے تعلق سے مختلف قتم کے جمالیاتی تصورات ابھر نے گئے (کاہیہ میں شاعری اور نٹر دونوں شامل ہیں) النکار شاہتر اور نامیہ شاہتر کی روشنی میں ادبیات اور ننوں کے مطالعے کی کئی شاخیں نکل آئیں۔ موضوع اور اسلوب میں مسن کی ہاش ہونے گئی۔ شاعری کا حسن کیا ہے اور اس کی بچپان کس طرح ہوگی۔ محاویہ ' کے حسن و جمال کا کیا اثر ہو تا ہے۔ جمالیاتی تجربہ کیا ہے۔ رس کیا ہے کیارس صرف اسلوب یا اظہار بیان میں ہو تا ہے۔ جمالیاتی آسودگی افر جمالیاتی آنساط کیا ہے ؟ کاویہ سے جمالیاتی افبساط کیوں صاصل ہو تا ہے، ایسے بہت سے سوالات ابھر سے اور جمالیاتی آسودگی اور جمالیاتی افبساط کیوں صاصل ہو تا ہے، ایسے بہت سے سوالات ابھر سے اور جمالیاتی آسودگی کو شش کی، بھایا (Bhamaha) کشمیر چھٹی صدی عیسوی ) نے اسلوب اور زبان کے حسن ہی کو سب سے زیادہ اہمیت دی تھی، کاویہ النکار، میں انہوں نے یہ واضع کیا ہے کہ اسلوب یازبان کا حسن بی رس عطاکر تا ہے اور ای سے جمالیاتی آسودگی حاصل ہوتی ہے۔ تا اسلوب یا دونوں کی وصد سے بوتا ہے، وہ لوگ جو ڈراماد کھے رہے ہوتے ہیں ان کے جذبات متاثر ہوتے ہیں، اس طرح کہ ایکا خور کو بھی جمالیاتی تجربہ موضوع اور اظہار دونوں کی وصد سے بوتا ہے، وہ لوگ جو ڈراماد کھے رہے ہوتے ہیں ان کے جذبات متاثر ہوتے ہیں، اس طرح نظر میں کو بھی جمالیاتی تجربہ ماصل ہوتا ہے۔

یہ بتانا مشکل ہے کہ کام شاسر (Kamashastra) کے تئیں بیداری کب پیداموئی لیکن یہ ضرور کہا جاسکتا ہے کہ جمالیاتی انبساط، جمالیاتی مسرت اور جمالیاتی لذت کا پہلا احساس کام 'کے ابتدائی جمالیاتی تصور ہی نے دیا ہے ، مکام 'مسرت یا نبساط ہی کا تصور ہے ، اس کا براہ راست تعلق سیس، اور جنسی لذت ومسرت ہے لیکن جمالیاتی انبساط کے پیش نظر اس کا دائرہ پھیلا ہوا ہے۔

کام 'اور کام شاستر 'بی نے بتایا کہ انسان کی زندگی میں جمالیاتی مسرت سب سے اہم چیز ہے اس کے بغیر زندگی کا تصور بی نہیں کیا جاسکتا۔ و تسایان (Mallanaga Vatsyayana) نے کام شاستر میں جمالیاتی مسرت اور جمالیاتی لذت کو طرح طرح سے سمجھایا ہے۔ و تسایان نے جمالیاتی انبساط اور جمالیاتی لذت کو اسطور سے علاصدہ کر کے اسے خالص ملاّی سچائی کی صورت میں پیش کیا۔ ہندوستانی علائے جمالیاتی انبساط عطا اس حقیقت کو پہچان لیا کہ کاویہ صرف اخلاقی باتوں کو پیش نہیں کرتا بلکہ جمالیاتی انبساط اور جمالیاتی لذت بھی عطاکر تا ہے اور جمالیاتی انبساط عطا

کرتے رہنے کا عمل بی فنون او رخصوصاً کاویہ 'کا بنیادی عمل ہے۔ ابھینوگیت (کشمیر دسویں صدی عیسوی نے ادھونیا لوک (Dhvanyalokocana) میں اس کیا گو بخوبی نمایاں کیا ہے۔ بھرت کے نامیہ شاسر کے رس کے تصور سے رودر بعث (تشمیر ، نویں صدی عیسوی) کے شریخگار رس کے تصور تک کاویہ کی جمالیات پر جو خیالات طبح بین ان سے اندازہ ہو تا ہے کہ اس ملک کے ملائے بھالیات کاور زن کتا گررا تھا۔ ای طرح بھالی صدی عیسوی کشمیر کے کاویہ الزکار سے او بعث رہ تو تو بیات کی جو نیا ہوئے تو نوی اس سے کا مطالعہ کیا جائے تو اور بیات کی جمالیات کی بیداری کی بہتیان ہوگی۔ ان سب کا مطالعہ ایک ساتھ کیا جائے تو نون یا کا کا ہمہ کیراور تہہ دار تصور اپنی تیز اور خوبصورت شعاعوں کے ساتھ ہمیں اپن گرفت میں لے لے گا۔

● ہند دستانی جمالیات، میں جمالیاتی تجربوں کی تمین بری کیفیتوں پر نظر ملتی ہے، پہلی کیفیت بیداری کی ہے اور برہمائی کی علامت ہیں۔ 'بیداری' کے عالم میں زماں و مکاں کی موجود اور ظاہری صور توں کے درمیان جمالیاتی تج بے حاصل ہوتے ہیں، بڑافذکار برہما کی طرح بیدار اور حساس ہو تاہے اور زمان و مکان کی موجود اور ظاہری صور توں کے درمیان صرف جمالیاتی تج بے حاصل نہیں کر تابلکہ اپنے وجود میں ہر شے کو جذب کر کے تخلیق کر تاہے۔

دوسری کیفیت ''خواب'' کی ہے اور سندر کی شطح پر وشنو اس کی علامت ہیں،انگنت تجربوں کی دنیا میں تاریکی اور روشنی کے جانے کتنے کھندوں میں ف<sup>2</sup>کار ہتا ہے۔ خیالات کے جانے کتنے حمیکتے ہیرے اور ریزے نظر آتے ہیں علامتوں کی ایک کا کنات محسوس ہوتی ہے، خارج کی کا کنات اور خوابوں کی کا کنات میں ایک بامعنی پر اسر اررشتہ بھی محسوس ہوتا ہے۔ ایسالگتا ہے جیسے خوابوں کی علامتوں سے خارجی زندگی کی سیمیل ہور ہی ہے برافہ کارتجربوں کی اس کا کنات میں وشنو بن جاتا ہے۔

بر ہماشعور کی علامت ہیں

19

وشنو لاشعور كي!

" تیسری کیفیت" پراسرار تخلیق تحریک کی ہے۔ شیو (نٹ راج) اس کی علامت ہیں۔ تخلیق فزکار حسن کی تخلیق میں شیویانٹ راج بن جاتا ہے ، وجود کا آئیک عناصر واشیاء کے آئیک کو متح سک کر کے اس سے پراسرار رشتہ قائم کرلیتا ہے۔ فزکار کے تجربے بھی نٹ راج کے پانچ آئیک جسیمیں یعنی سر شئی، (تخلیق) سیستھی، (حسن و جمال کی تفکیل اور حسن کا تحفظ) سم ہار، (بہتر تجربوں کے انتخاب کے لیے تجربوں کو بکھیر دینے کا عمل) تیر و بھو، (خارجی تجربوں کو اپنے باطن میں جذب کرنے یا تھینے کا عمل) اور انوگرہ (اعلیٰ تخلیق کی صورت کی آخری تفکیل!)

شیو تخلیقی آر نے کا سب سے عظیم سر چشمہ ہے لہذا ہندو ستانی جمالیات کا بھی عظیم سر چشمہ وہی ہے، وہ خود عظیم فزکار اور کلاکار کی صورت سانے آیا ہے، اس کا ہر آ ہنگ کا نتات کا آ ہنگ ہے۔ انتہا کی قدیم سانے آیا ہے، اس کا ہر آ ہنگ کا نتات کا آ ہنگ ہے۔ انتہا کی قدیم علامت اور انتہا کی گر ااور بلیغ آرچ ٹائپ (Archetype) ہے، ہندو ستانی جمالیات کی تشکیل میں اس حتی اور جمالیا تی تصور نے نمایاں حصہ لیا ہے۔ شیو نے پہلار قص کیااور کا نتات کی تخلیق ہوگئ!

شیو کے رقص سے کا ئنات کے تمام عناصر 'وحدت' کی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔ ہند و ستانی جمالیات کے تمام فکری سر چشموں کا تعلق ای سے ہے، یہ کہا جائے تو غلط نہ ہو گا کہ یہ سب ای کی دین ہیں، تمام رسوں(Rasas) کے جلوبے فکر واحساس کو متاثر کرتے ہیں۔ نٹ راج نے ایک سو 108 کیفیتوں کو پیش کیا، ہر کیفیت کا اپنارس ہے اور ہر رس کا اپنارنگ ہے۔ سرخ، سیاہ۔ نیلا۔ زرد، سفید، سب ای کا کتاتی اور آ فاقی رقص کے رنگ وشنو حسن کے خالق ہیں اولیں خالق حسن اور اداکار۔ لا شعور اور اجتماعی لا شعور کے جابل و جمال کی قدر و قیمت کا احساس عطا کرتے ہیں، آم کے ہیں جائے ہیں ہوں ہوں کے ہیں ہوں ہوں کے ہیں ہوں ہور سے بیار میں جذب عورت عظیم مصور کے عمل سے زگاہوں کے سامنے آجاتی ہے، وشنو لفظوں کے خالق ہیں وشنو دھر مورّ اور چرّ سرّ سے حسن اور حسن کے خالق کو سمجھنے میں مدد ملتی ہے۔

'' تمین مورتی (برہما،وشنو،شیو) کی وحدت کا حسن، کا نتات کی وحدت کا حسن ہے۔ وحدت حسن بھی متاثر کرتی ہے اور اس کی جہتیں بھی متاثر کرتی ہیں۔ان تینوں کوالیک دوسرے سے علا عدہ کر کے دیکھنا آ سان نہیں ہے،اپنی تمین جہتوں کے باوجود تینوں ایک دوسرے میں جذب ہیں۔

اس تمن مورتی کے ساتھ ہندوستانی جمالیات کا ایک اور ہزاسر چشمہ ''عظیم ماں ''کا ہے ، ماں بھی ایک قدیم ترین'' آرج ٹائپ''ہے۔ توتِ اذلیس اور طاقت و توانائی کی عبادت کا قدیم ترین معنی خیز استعارہ اور پیکر!

'وهرتی مان' تنها، قدیم، نئین ہر دم ہر لمحہ جوان!

و ھرتی ماں نے ابتداء میں ایک زاویے کی صورت اختیار کی چررحم مادر کے تصور نے اس کو جنم دیا، 'مال 'هدیه یاصفر (Zero) سے دائر ہے کی خالق بن گئی اور پوری کا نات کے گردایک دائرہ قائم ہو گیا۔ سب اس کے اندر تھے اکا کناتی توانائی کی شعاعوں کادائرہ بنا، تخلیق کا سر ڈشمہ بنا، تخلیق آرٹ کے کرب اور تخلیق کے بعد جمالیاتی انبساط اور جمالیاتی آسودگی کارشتہ اس سی چکر سے ہے۔

' عظیم ہاں 'ممتا، پیار اور مال کے پورے وجود کی علامت ہے۔ لہذااس کی فطرت میں وہی 'مٹھاس' اور شیرین ہے جو شہد میں ہے۔ دورھ ک سندر اور دورھ کی ندیوں میں وہ کنول کی مانند انجری اور رفتہ رفتہ کنول اس کی علامت بن گیا۔ کنول ماں بھی ہے اور تخلیق بھی ماں کی فطرت بھی اور زندگی کے جلوؤں کی علامت بھی،ماں دھرتی کی تمام خو شبوؤںاور تمام روشنیوں کے ساتھ تمام رسوں کاسر چشمہ بن کئی۔

یوگ کی توانائی 'شیو شنق' میں سن آئی، شکتی (عظیم ماں) شیو کو متحرک کرتی ہے۔ دونوں ایک دوسرے میں جذب ہو جاتے ہیں (اردھ نارائیٹو۔ شیو!)اور تخلیق کا ملسلہ جاری ہو جاتا ہے۔ اس طرح تمام رسوں کا عظیم ترسر چشمہ عالم محسوسات سے قریب تر ہو جاتا ہے فن کار تخلیق کے براسر از عمل میں خود شیو شکتی کا پیلر بن جاتا ہے ، ہر اعلیٰ تخلیق میں شیو شکتی ہی کا آجنگ ہوتا ہے۔

ہندہ سانی جمالیات نے میں کی تخلیق کے حسن کو موضوع اور ہیئت دونوں کی آمیزش اور ہم آ بھی میں پایا ہے۔ ہیئت اور موضوع جب جذب ہو جاتے ہیں تو وہ ایک ایے نہیک کی صور ت اختیار کر لیتے ہیں کہ جس کی کوئی ابتدا ہوتی ہے اور نہ انتقام۔ وہ سور جاور و شنو کے جبکراور شیو کے رقص کے مرازی دائرے کی طرح تو محس کے مرازی دائرے کی طرح تو تعلی کے مرازی دائرے کی طرح تا تعلی ای وقت ممکن ہے جب پور۔ وجود ہیں خیو کے رقعس کے مرازی دائرے کی طرح تو جود کارس ہر جانب چھیتا ہوا محسوس ہوگا اور وجود کے آ ہنگ اور رس اور زمانہ اور وقت اور فطرت اور کا کنات کے آ ہنگ اور رس اور خیات و کا کنات کے خوبھورت باطنی رشتوں کی علامتیں ہیں رموز واسر ار اور جال و جمال کی وضاحت کرتے ہیں ، رس کے جمالیاتی تصورات میان ہی جاروں پیکروں سے چھوٹے ہیں۔

● قدیم علائے جمالیات نے مخلف عہد میں کلا ہے تخلیق آرٹ کی مخلف تشریخسیں کی بین اس داخلی پراسر ار عمل کی و ضاحت کی ہے کہ جس ہے آرٹ وجود میں آتا ہے اور تخلیق کی اعلی اور افضل صور توں کا اندازہ کیا ہے۔

مکا 'نے ورون ، بر ہم۔ بر ہمن کے حسن و جمال کو انسان کی سائیکی ہے نکال کر ایک صورت دی ہے۔ حسن اور تخلیق حسن کو سمجنیا ہے۔ اعلی مخلیق کی جبتوں ہے اس اصطلاح کی معنویت کو واضح کیا ہے۔ ہندو ستان کی تمام کلاؤں کار شتہ ایک دوسر سے سے گہر اہے۔ رقعس ، موسیقی ، فن تقمیر ، معمور کی مصور کی شاغر کی اور ڈراماسب ایک دوسر سے سے گہر ارشتہ رکھتے ہیں۔ بنیاد کی اقد ارکی کیسانیت انہیں ایک دوسر سے سے مارا مدہ ہو نے مجمسہ سازی ، مصور کی مشاغر کی اور ڈراماسب ایک دوسر سے اظہار کی صور تمل مختلف ہوتی ہیں لیکن تحریک اور دالہانہ کیفیت اور دروں بنی کا اندازہ ایک جیسا ہوتا ہے۔

حسن مطلق یا معبود حقیقی کے جلال و جمال نے ایک طرف۔ اور انسان اور اس کی زندگی۔ اور آکاش اور دھرتی نے دوسر ی طرف سائیکی کو متحرک کیا ہے۔ ایک تہد دار گہرے وژن کی تخلیق کی ہے۔ بیجانات ابھارے میں افکار و خیالات کو مرتب کیا ہے۔ فلفہ اور فد بہب نے سائیکی کے اس تحریک کے بعد ہی جنم لیا ہے بعنی جمالیاتی تجربوں کی تخلیق اور کلا کے رگوں آواز وں اور متوازن حریقوں کے بعد بی ان کا جنم بواہے۔

روحانیت اور مادیت اور جنسی حیاتی آرزوؤں اور خواہمٹوں کی سمیل کے گرد کلا کے مختف جمالیاتی تصورات اور نظریات طبتہ ہیں۔ ملا کے جمالیات میں مختلف قتم کے خیالات سطنے ہیں۔ خلی آر ن یا کلا جمالیات میں مختلف قتم کے خیالات سطنے ہیں۔ تخلیقی آر ن یا کلا کے اس چینج کو کہ جس میں گیان ، زاویہ نگاہ ، رجان ، تبیا ، ساد ھن سب کی اہمیت ہے جو فزکار کے پراسر ار داخلی عمل کی چیدیگوں کا احساس ویتا ہے اور جس کے موضوعات تہد دار ، ہمہ گیر ، بلند اور گہرے ہیں۔ اپنا طور پر قبول کر نے اور جس کے موضوعات تہد دار ، ہمہ گیر ، بلند اور گہرے ہیں۔ اپنا سے طور پر قبول کر نے اور جس کے دینے کی کوشش ملتی ہے۔ ہر کوشش تو جہ طلب ہے ہر نتیجہ قبتی ہے ، ہر نتیجہ اہمیت رکھتا ہے۔ اس لیے کہ کلا کی جمالیات کی کسی نہ کسی جبت کے گیا حساس ملتا ہے۔

قديم مندوستاني جماليات من

- فطرت کی نقالی کا تصور بھی ملتا ہے جے ارسطونے یونان میں حتی جمالیاتی تصور کہا تھا۔
  - جلال وجمال کے التباس کا یک انو کھااور انتہائی دلچسپ نظریہ بھی موجو د ہے۔
- 🗨 حسن مطلق / برہم، برہمن، ورون کے حسن کی پر چھائیوں کے اعلیٰ احساس کے ساتھ تخلیق کے اعلیٰ جلوؤں پر بھی نظر ملتی ہے۔
  - مخیل اور مادی حسن کے ممبرے باطنی رشتوں کا حساس وشعور بھی موجود ہے۔
  - آزاد علامتی فکراور علامتوں کی معنویت اور لفظ اور باطن کے آہنگ کا بھی واضح شعور موجود ہے۔
- مشاہدہ، تصوریت ، جمالیاتی حس، سرور ، انبساط ، شعور (Perceiving Consciousness) اور حسیاتی مشاہدہ کے تصورات

- بھی متاثر کرتے ہیں۔
- - فنون میں تنظیم اور تعدیل (Symmetry)اور مطابقت، نم آ ہنگی اور تسوید (Harmony) پر بھی گہری نظر ملتی ہے۔
- جمالیاتی شے یا عضر کی روح، فطرت اور اس کے جواہر اور تج بوں کی مجر د صور توں کی معنوی جہوں اور فاکار دں کی ذائن لیفیتوں کو بھی موضوع بنایا گیا ہے۔
  - فنکار کی ذات اور انفرادیت اور منتخب موضوح کی لامحد و دیت کاعر فان بھی موجو دیے۔
  - البعد الطبیعات کی دومانیت اور بمالیات کو بھی بنیادی موضوع تبھ کو اظہار خیال کیا گیاہے۔
- جمالیاتی تجربوں کواحساسات اور جذبات کے رنگوں اور جبتوں کی متحرک کیفیتوں اور اظہار کے ساتھ پہپیانے کاغیر معمول احساس بھی متاثر کرتا ہے۔

## چندامتیازی رجانات

● نقالی ایک بنیادی جبلت ہے اور اس کا احساس بہت ہی قد مم ہے ، فطرت کے جاال و جمال کی نقال ہے آسودگی ملتی ہے۔ مسرت آمیز البریں اشھتی ہیں، حسیات ہجان کے بعد متوازن ہو جاتی ہیں، بصیرت حاصل ہوتی ہے۔ انسان اور فطرت یا نیچر کے باطنی رشتے کا احساس شدید ہو جاتا ہے۔ مابعد الطبیعاتی اور حتی تطحیر ، موزاس ارسے پر دے اشھتے ہیں اور اس ہے رومانی ذین زیادہ متح کے ہو تا ہے۔

ابتداء میں ان سچائیوں کا احماس نہیں تھالیکن ااشعور میں یہ سچائیاں موجود تھیں، تصویر ایی ہو کہ اس میں فطرت کے اس پہلویا عضر کی پہلو ہوئے جے نگاہوں نے مر کز بنایا ہے۔ دراصل یہی خیال پہلے پیدا ہوا، ماضی کو یہ رکھنے اور یہ دوں میں ایک رشتہ اور تسلسل قائم رکھنے کے لیے اس جمالیاتی تصور کوزندہ رکھنے کی کو حش ہوئی۔ کلاکی تعریف اور اس کی تشریح و تعبیر کے لیے علائے جمالیات اور خصو ساہندہ ستانی اور ہو نانی فلطی فذکاروں نے اس خیال کو اہم جانا ہے، رفتہ رفتہ لا شعور زیادہ تھر کہ ہو تا گیا۔ سائیکی (Psyche) کے دباؤے و تون میں اور گہر انی اور تہد داری پیدا ہوتی گی اور یہ تصوریا خیال، نظر یہ یازا اور یہ نگاہ اس طرح واضح ہوا کہ فطرت کے جال و جمال کی نقابی ہے 'کھا''یا تخلیقی آرٹ میں جمالیاتی اقدار نی کھلیتی ہوتی ہوئی ہو جاتی ہیں۔ حقیقت یا سچائی کو 'سن میں تبدیل کرنے کے پراسر اور عمل اور اس کے نتائج کو کلا'یا آرٹ تصور کیا گیا ہے۔

ہند و ستانی جمالیات کی اعلیٰ قدروں کی تظلیل میں 'مقالی'' کے جمالیاتی تصور نے نمایاں حصہ لیا ہے۔ ہندہ ستانی رقص اور موسیقی ، فن تغمیر ادر مجمعہ سازی ادر مصور کی میں اس جمالیاتی زاوی نگاہ کی بڑی اہمیت رہی ہے۔ ہندہ ستانی جمالیات نے مجموعی طور پر اس بنیادی تضور کو نہایت واضح طور پر بچسمہ سازی ادر مصور کی میں اس جمالی نہایت اور اس کی انگذت جہوں کی حسیاتی صورت ہے ، شاعری آئر جدید کام نہایت اور فع مطلح پر کرتی ہے لیکن ڈراماشاعری کی معتباہے۔ سطح اس سے بلند ہے۔ زیادہ اور فع مزیادہ افضل اس لیے کہ ڈراماشاعری کی معتباہے۔

ہندو ستانی جمالیات نے برہا، وشنو اور شیوے پراسرار رشتہ قائم کر کے بلاشبہ تخلیقی آ، ٹ کا درجہ بلند کردیا ہے۔ ان تینی ساملاستوں اور ان ملاستوں اور ان ملاستوں اور ان ملاستوں کی دسدت سے تخلیق آرٹ کی روح کو سیجھنے میں آسانی ہوتی ہے۔ یہ حسن مطلق کی تین واضح جہتیں ہیں۔ ان جہوں نے تخلیق کی قدر وقیت کا حساس بھی عطاکیا ہے اور اس کی جمالیاتی اقد ادکاشعور بھی ویا ہے۔ وصدت کی یہ تین صور تمیں خالق کارول اداکر تی ہیں۔ بر ہمااور وشنو زبان، اسلوب اور موضوع اور شعور کی اور آ ہنگ کے خالق! اسلوب اور موضوع اور شعور کی اور آ ہنگ کے خالق! برداف کاروان کے تخلیق عمل کے جرت انگیز نتائج کی نقل کرتا ہے اور اس طرح وہ خوو بر ہما، وشنو اور شیو بن جاتا ہے!

برجها وجود مين!

وشنو،شعور!

193

شيو تجربه!

تینوں کی و صدت حسن مطلق کااحساس عطا کرتی ہے، مینوں اپنے اپنے طور پر عظیم تر فزکار ہیں۔ تخلیق آرٹ یا کلاکاسر چشمہ ہیں اور تخلیقی بیجانات میں تحریک کے ذمہ دار!

شعور کی مکمل بیداری کے ساتھ فزکار جب'وجود کا تجربہ حاصل کر تاہے اشیاء وعناصر پر گہری نظر رکھتے ہوئے ان کا تجزیہ کر تاہے اور زماں و مکاں اور کا ئنات کے جلال و جمال کو اپنے جذبے اور احساس کا حصہ بنالیتا ہے تو ہر ہماہے قریب تر ہو جاتا ہے۔ حتی اور نفسی سطح پر حسن کے شعور کے ساتھ انسان کے شعور کی علامت بن جاتا ہے۔

جب فنکار کالا شعوری عمل خوابوں کی کیفیتوں کے ساتھ ظاہر ہوتا ہے تواس کے پراسرار بظاہر بے ربط اور ٹوٹے ہوئے، مخلف اور متفاد تصویروں کو لیے ہوئے تجرب وجود کے مرکز کی جانب بوجتے ہیں توان ہے بھی حقیقتوں اور سچائیوں کالطیف اظہار ہوتار ہتا ہے۔ فن کار سندر پر لیٹے ہوئے ہوئے ہوئے جو محفو ہے متاب ہوجاتا ہے اور سچائیوں کی نئی تخلیق کرتا ہے۔ نیند اور خواب میں تخلیق فن کار کاذبن اپنے ساتھ ایک لیٹے ہوئے یاسوئے ہوئے کو توز کررکھ دیتا ہے اور اپنے خوابوں میں انہیں اپنے طور پر پھر مرتب کرتا ہے۔ عناصر واشیاء کی نئی تخلیق ہوتی ہے اور اس میں صرف اس کے اپنے وجود کی روشنی ہوتی ہے۔

199

جب فن کار انتہائی گہری نیند میں ہو تاہے تو وہ شیو کی طرح لاشعور کی اُس لاشعور ی کیفیت میں ڈوبا ہو تاہے جو تجرب کی عظیم تر صورت ہے۔ یہ تج بے کی دہ عظیم تر منزل ہے کہ جہاں مسر توں کی دنیا آباد ہے جہاں ہر تجربه ایک سعاد تادر فکر مبارک اور معود ہے۔

ب خوابی کی نیند کی میہ مجیب و غریب پراسر ار منزل شیو کا گہوارہ ہے جو ایک انتہائی پر اسر ار اور حد در جہ معنی خیز نیند کادیو تا ہے۔ یہ ذہن کی کمل خامو شی کی منزل ہے جہاں شعور کی اعلیٰ ترین منزلوں اور افضل ترین جہتوں کا شعور ملتار ہتا ہے ، وجود کے نقلاس کے ساتھ وہ مسرت ملتی ہے جو جمالیاتی انبساط کی انتہا ہے۔

شیو تحریک کی سب سے بڑی علامت بھی ہیں اور رقص اس تحریک کی واضح جمالیاتی تصویر ہے لیکن میہ تحر ک اس وقت جنم لیتا ہے جب 'شکق' شیو کو متحریک کرتی ہے۔

'بر: ما' وجود ' جاً لرتی ، بیداری اور متح ک شعور کی علامت ہیں۔

وشنو، لاشعور اور لاشعوری کیفیات کے ساتھ ایک انتہائی پر اسر ار اور انتہائی پر کشش خود کلامی میں کر فقار نظر آتے ہیں، تخلیق ہے قبل کی پر اسر ار کیفیتوں کو پیش کرتے ہیں تخلیق کا کنات کے کمحوں میں خود ایک ڈر امائی کر دار بن جاتے ہیں اور اس کے بعد آم کے پیٹھے رس سے اپنی جانگہ پر ایک بڑے مصور کی طرح کسی دوشیز ہ کی تصویر بناتے ہیں اور دہ دوشیز ہ (ارولیش) خلق ہوتے ہی اپنی شخصیت کے ساتھ علاصدہ پیکر نظر آتی ہے۔

شیو شکتی کے تحرک سے بیدار ہوتے ہیں تواپ رقص کے پہلے آہنگ سے کا نات کی تخلیق کرتے ہیں دوسر سے آہنگ سے کا نات کے حسن و جمال کا شعور عطا کرتے ہیں اور تمام حسن و جمال کا تحفظ کرتے ہیں ، تیسر سے آہنگ سے کا نات کے عناصر کو بھیر دیتے ہیں ، چوتھے آہنگ سے کا نات اور اس کے تمام عناصر کو اپنے وجود میں سمیٹ لیتے ہیں ، کا نات ان کے وجود کا حصہ نظر آتا ہے اور پانچویں آہنگ سے ہر شئے کو آزاد کر سے ہیں ، ہر شے این اعلیٰ ترین منزل پر آ جاتی ہے اور وجود کا سےاشعور حاصل ہو تا ہے۔

غور فرمایے ہندوستانی جمالیات ، میں تجربوں کی سطح کتنی بلند ہے۔ تخلیقی عمل کو کس منزل پر محسوس کیا گیا ہے تخلیق کو کتنا برتراور افضل تصور کیا گیا ہے۔ جمالیاتی نقالی اور تصویر کشی کا معیار کیا ہے۔ اور خود فن کار کو کتنا بلند درجہ عطا کیا گیا ہے۔ ڈراما شاعری اور مصوری کے پیش نظر جن جمالیاتی قدروں کی تشکیل ہوئی ہےان کی عظمت کا حساس ان بی سچائیوں ہے ہوگا۔

جب کا ئنات کی شاخت حسن مطلق ہے ہوتی ہے تو کا ئنات کے حسن و جمال اور اس دنیا کی خوبصورتی کا معاملہ صرف ہاتی کا ور خارجی حسن کا نہیں رہ جاتا، کا ئنات اپنے باطنی حسن کا بھی شعور عطاکر نے لگتی ہے۔ کا ئنات کے ایک بے پناہ تھیلے ہوئے شعور ،اس کی لا شعور کی کیفیتیں، لا شعور کی مئیتیں، لا شعور کی مئیتیں، لا شعور کی مئیتیں، لا شعور کے ہر ممل ،اس کی رہنمائی کرتی ہوئی برتی تو تیں اور اس کے ارتقاء کے اصول اور تو انین سب کی معنویت تھیلنے لگتی ہے، محسوس ہو تاہے کہ وجود کے ہر پہلو کے اندر ایک داخلی شعور ہے جو فطرت (پراکرتی) کی تمام صور تو ں میں تحریک پیدا کر تار ہتا ہے۔ ہند و ستانی اساطیر بی ذہن نے کا کناتی شعور کے مختلف پیلووں کو مختلف پیکروں سے بیچائے کی کو شش کی ہے۔

فنون لطیفہ کامعاملہ بھی یہی ہے!

اس کی شاخت اس کا نئات ہے ہوتی ہے جو خود حسن مطلق کا آئیہ ہے لہذا ننون کے حسن و جمال کا معاملہ بھی محض خارجی نہیں ہو تا، کا نئات کے لیے پناہ پھیلے ہوئے شعور اور لا شعوری عمل اور اس کی برتی قوتوں اور اس کی ارتقائی کیفیتوں ہے ہم آہنگ ہو کر ان کی معنویہ بھی پھیلنے نگتی ہے۔ کا نئات کے حسن و جمال کی تخلیقی تصویر کشی، تخلیقی نقالی کے عمل میں فن کارحس مطلق تک پہنچ جاتا ہے۔ ہندوستانی جمالیات میں تخلیق نقالی ہے کہ خود بنی اور دروں بنی یعن 'رہوگ' ' کے ارفع رین عمل نے اس معلی جاتے ہے۔ ہندوستانی تج بوں نے الوہیت کے پہلوؤں کی حقی تھیلے تا ہے۔ ہندوستانی جاتے ہیں ہو کا نئات کے حسن و جمال کی صور توں کے اوّ لین تج یدی نمونوں کو احساس اور جذبات سے قریب ترکیا ہے۔ یہ وہ تصویر میں یا پیکر ہیں جو کا نئات کے حسن و جمال کی صور توں ، مگوں اور حرکتوں کو احساس اور جذبات سے قریب ترکیا ہے۔ یہ وہ تصویر توں ، مگوں اور حرکتوں کے قرق پہلوؤں کی معنویت کو کسی نہ نظر آتا ہے یہ فرق بھی غیر معمول اہمیت رکھتا ہے اس کی وجہ سے پیکروں کی مختلف صور تھی محتلف کرتے ہیں۔ وحدت کے مختلف آہنگ اور رنگ ایک ہمہ گیر جمالیاتی نظام کی تفکیل کرتے ہیں۔ وحدت کے مختلف آہنگ اور رنگ ایک ہمہ گیر جمالیاتی نظام کی تفکیل کرتے ہیں۔

تخلیقی نقالی یا تخلیقی تصویر کشی کامعاملہ ای وجہ ہے اعلی سطح پر تخلیق کے انتہائی پراسر ارعمل کے شعور کاعمل بن جاتا ہے۔ کا کتات کے رموز و اسر ارکو ''ہند و ستانی جمالیات'' نے تین سطحوں پر محسوس کیاہے اور ہر سطح تخلیق فن کے پیش نظر اہمیت رکھتی ہے:

- کہلی سطح عام ظاہری تجربوں(Vaisesika) کی ہے جہاں فیکار کا شعور کا ئنات کے حسن و جمال سے رشتہ قائم کر تاہے۔ حسن و جمال کو پیچاننے کی کو مشش کر تاہے۔
- دوسری سطح انتهائی سنجیده کا نتاتی تجربوں (Sankhya) کی ہے 'یوگ'اس میں شامل ہو جاتا ہے ، کا نتات کے حسن و جمال ہے باطن میں تحریک پیدا ہو تاہے اور فن کارکی تخلیق صلاحیتیں ابھر کر سامنے آنے لگتی ہیں وہ تخلیقی عمل میں اس طرح مصروف ہو جاتا ہے جیسے وہ خود بڑا خالق ہے۔

اور

تیسری سطح مابعد الطبیعاتی تجربوں(Vedanta) کی ہے جہاں فوکار خود کا نئات کے حسن و جمال کا حصہ بن جاتا ہے۔ کا نئات کے تمام جنوے اس کے وجود کا حصہ نظر آنے لگتے ہیں۔ شکتی کے اس تحریک سمیل ہو جاتی ہے جس کی ابتداء دوسری سطح ہے ہوتی ہے۔ ● جمالیاتی پیکرتراثی میں نہ ہی اور بابعد الطبیعاتی فکر کے ساتھ فنکاروں کے تخلیقی ذہن نے بہت بڑاکار نامہ انجام دیا ہے۔ تخلیقی فنکاروں نے اسپنا سپنا طور پر جمالیاتی پیکروں میں معنوی جہتیں پیدا کی میں۔رنگوں اور لکیروں کے ساتھ مناسب اور متحرک باطنی کیفیات کو ابھارا ہے۔رقص، موسیقی، مجسمہ سازی، مصوری اور فن تقمیر سے یہ سچائی واضح ہو جاتی ہے کہ ہندوستان کے تخلیقی فنکاروں کا: ہن انتہائی ہدئت سے کام کر تا رہا ہے اور ان کی ہر جمالیاتی سمیل نے نہ ہی تصورات اور بابعد الطبیعاتی خیالات کو آفاقیت عطاکی ہے۔

قدیم ذہن نے اعلیٰ ترین علامتوں کو استعال کیا ہے، خالق کا کتات اور ابدی آ فاقی حسن کی جبتوں پر نظر رکھی ہے کچھ اس طرح کہ حتی سطوں پر خالق یا حسن اور انسانی تجربوں میں باطنی رشتہ قائم نظر آ تاہے۔ قدرت کی تخلیق قوت کی عبادت کرتے ہوئے بن نے جانے کتنے پیکر تراشے ہیں اور انہیں اپنے تجربوں کے اظہار کا ذریعہ بنایا ہے۔ زمین کی ذر فیزی کے نصور نے سانپ اور 'اں ' کے پیکروں کی تفکیل کی ، دھر تی مادی ذری کی اور تمام ذی روح کا سہار اردھارا) بنی لہذا وہ ماں کے عظیم تروجود کی علامت بن گئے۔ وسعت کے آرج ٹائپ کے دباؤ اور گہرے احساس نے دھرتی کو اولیں وسعت کی صورت میں محسوس کیا اور اکثر اے اور تی (Aditi) ہے قریب ترپایا۔ آسان اور زمین کے طاپ کی تصویر نے دونوں کو " بیاد پر تھوی (Dyava Prithivi) کا حتی پیکر بنادیا۔ دھرتی ماں نے عظیم دیوی کی صورت اختیار کی اور دھرتی کی تمام صور تمی ماں کے بچوں کی صورت اختیار کی اور دھرتی کی تمام صور تمی ماں کے بچوں کی صورت اختیار کی اور یہ سب اپنا ہے طور پر بھی جمالیاتی پیکر وں میں نظر آنے گئے۔

'مکال(Space)کاحتی تصور 'غار' (گوہا) کی شکل میں نظر آیا اور غار نے دل کی صورت اختیار کر لی۔ اس لیے اے شعور کے تمام تح کے کا مرکز سمجھا گیا۔ دل غار کی صورت میں پراسر ارتج بول کے علم کا گہوارہ میام کز بن گیا۔ غار میں آکاش بھی ہے اور دھر تی بھی لہذا بھیلی ہوئی کا نئات کی علامت کی صورت میں جلوہ کر ہوا۔ یہ حقیقت بھی سامنے رہی کہ 'مکال' کے بغیر وجود اور اس کے مظاہر کا کوئی تصور پیدا نہیں ہو تا مکال، آکاش، اکاش، ایا تھر کا نتیجہ ہے، غاریادل آکاش کی وجہ سے ہیا آگاش کے ساتھ ہے۔ مکال، غاریادل، حقیقت ریا تھا نیوں کا گھر ہے۔ کوئی حقیقت مکال ہی میں جنم یا این میں ہوتا ہے 'غار'یادل پر اسر ارسلوم اور تج بول کا گہوارہ ہے اس کے علی ہوتا ہے 'غار'یادل پر اسر ارسلوم اور تج بول کا گہوارہ ہے اس میں مدور کر تمام علوم کے رموز واسر ارسے آگا ہی حاصل ہوتی ہے، مکال میں ''سفید دیو تا'' وایو' (Vayus) ہے جس کا جنم پر ش (Pursha) یا سان (جوائر ف المخلوقات ہے، جس نے کا نئات کو تنجیر کر رکھا ہے جس میں کا نئات جذب ہے اور جس کا تح کے کا نئات ہے) کی سانس سے ہوا ہے۔ یہ سفید دیو تاحد در جہ طاقتور ہے جوانسان کی صورت ایک ہر ن پر سوار رہتا ہے۔ تیر کمان لیے سفید یو شاک میں!

پانی 'ورون (Varuna) کا گہوارہ بنا، فطرت کی تمام ترزبانت اس کے قطروں میں نظر آئی، آفاب: بدگی کے چکر اور اس کی وحدت کا علامیہ بنا، اس کی روشنی (جیوتی) نگاہ اور نظر کی روشنی بن ہے، سورید، آئی کی کامل فلکی اور ملکوتی صورت ہے، روشن، کرمی اور علم کاسر چشمہ ہے۔ کا نئات آنکہ ہے، پرانوں کے مطابق تمام ستارے اور سیارے عناصر کے تمام کرنے اور افلاک اور زیدگی کی تمام الوہیت (Rudras) اس سے رشتہ رکھتی

ہیں 'وابو' (ہوا)ادرا گنی (آگ) کے علاوہ دوسرے تمام دیو تااس کی جہتوں کے متحرک پیکر ہیں ہرشے کاوجو دای کی وجہ ہے۔

اس تصور نے جہاں کی حسی پیکروں کی تشکیل کی وہاں بعض خوبصورت رنگوں کی دنیا بھی عطا کی۔ مسوریہ ، کوسرخ، بھورے، بادای ، خاکی اور تا ہے کے رنگوں میں بڑی شدت ہے محسوس کیا گیا۔ اس کے خارجی اور باطنی پیکر کی تصویر کشی گئی وہ زندگی کی تمام طاقتوں کو سنجالے ہوئے ایک انتہائی بہاد راور نڈر دیو تاکی صورت جلوہ گر ہوا اور ساتھ ہی اس کی صورت بہت مبارک سمجھی گئے۔ بھی اس کے دو لہے ہاتھ نظر آئے اور بھی چار چھوٹے بازویا ہتھ ، سونے کے رتھ پر سوار تاریکیوں کو چیر تا ہوا نظر آیا، رگ وید میں سوریہ کے رتھ میں "ہتھ گھوڑے "ہیں بھی دہ بھوے کے خول کی مانندگر دن لیے ہوئے طاہر اور بھی سوریہ کو کشیب (Kashyape) کا پیٹا کہا گیا ہے لینی و ژن کی تخلیق!

'آئی' سور سے کا مظہر ہے، اس کی صغت جلال ہے، آئی دیو تاہ دیو تاؤں اور انسانوں کے در میان ایک معنی خیز رابط بن کر آیا۔ زیمن اس کا گہوارہ بی انسان کے لیے ''آئی دیو تا، قوت اور طاقت کاسر چشمہ بن گئے، ہر چیک آئی کی چیک نظر آئی۔ اس کی عبادت، قوت، جال اور حسن و جمال کی عبادت ہے۔ ظاہر اور باطن دونوں کے رو ثن مظاہر کی طاقت کا ایک ایسا متحرک پیکر امجر امجو عقل، علم، حسن اور احساس، سب کی معنویت لئے ہوئے تھا، اپنے سرخ رنگ ، زرد آئکھوں اور سیاہ لباس کا احساس دے کر اس نے جمالیاتی حس کو جانے اور کتنے رنگوں سے آشنا کر دیا۔ اپنے دو سروں، چار بازد دکس اور سات پیکر ول کے ساتھ سے پیکر سونے کا مجتمہ ہے، شرخ گھوڑوں کے رتھ پر سوار دھواں پھیلا تا ہوا، رتھ کے پہیوں میں سات ہواؤں کی طاقت لیے ہوئے یہ عظیم تر پیکر بن گیا۔ 'آئی' کی جنتی خصو صیتیں نظر آئیں انہیں مناسب نام دیے گئے ہیں اس طرح آئی کے گئ نام ہیں اور ہر نام ایک حسی جمالیاتی پیکر ہے۔

- الني مرشے رب قابض ہے، تمام اشیاء و عناصر اس کے قبضے میں ہیں (jata Vedas)
  - اس کاد جود ہر در جہ پاکیزہ ہے، دہ جے چاہتاہے پاکیزہ کر دیتاہے۔(Pavaka)
- دہ جلال کا پیکر ہے، اس کے وجود میں آگ گی رہتی ہے، جے جا ہتا ہے جلادیتا ہے۔ (Jvalana)
  - روشنیوں کامر کز ہے، اپی شعاعیں بھیر تار ہتاہ۔ (Vihhavasu)
- ان روشنیوں اور ان کی شعاعوں کے متعد در تک ہیں لہذا خود اس کا وجود متعد داور متنوع رتگوں کا حامل ہے۔ (Citrahhanu)
  - در خثال اور تابنده ہے، اپن ور خثانی اور تابانی عطا کر تار ہتاہے۔ (Bhuritejas)
    - شعله جواله ب، جس شئے پر لیکا ہے شعلے کی مانند! (Sikhim)
      - سونا خلق کرتاہے۔ (Hiranyakrit)

أور

رحم بادر میں اس کا براسر ارار تقاء ہو تاہے۔(Matarisvan)

تخلیق ذہن نے زمین (دھرتی) آتش (اگن) مکاں (انتریش) ہوا (وایو) آسان (دیوی) آفتاب (سوریہ) جاند (سوم) وغیرہ کے واضح جمالیاتی پکیر تراشے ، زندگی کی گیارہ طاقتوں (Rudras) کی متحرک تصویریں بنائیں ان کے علاوہ اندر، پر جاپی اور بارہ آزاد اصولوں (Adityas) کے جیرت انگیز تصورات کے جمالیاتی پکر بنائے صرف دیویں (آسان) اور اس کی خصوصیات اور جہتوں پر نظر رکھیں تو اندازہ ہوگا کہ و ژن اور حتی تخلیق ذبن نے تج بوں کے تی کتناعمہ و جمالیاتی پکر مغلق کیا ہے۔

آسان نے تخلیق ذبن کو متحر ک کیا، تخلیق نقالی نے اس کی جانے کتنی جہوں کو پر کشش پیکروں کی صور توں میں پیش کیا۔ 'دیو س' سے مرادوہ مقام ہے کہ جہاں تمام دیو تاریح ہیں اور جہاں سوریہ اپنی تمام تا بنا کیوں کے ساتھ روش ہے۔ دیوس عظیم تر آسان ہے ،دھر تی اور دیوس کے ملاپ سے عناصر کا نئات کاوجود ہے۔ تمام دیو تاسورج، چاند، بجل، مسج کاذب، بارش، ہواسب اس کی تخلیق ہیں اس کے کئی تام ہیں جن سے اس کی مختلف صور توں اور جہوں کی پیچان ہوتی ہے۔ ہر نام ایک پیکر ہے۔

- دیوس تین جہال کا گہوارہ ہے!(Trivistapa)
  - (Antariksha)! حکال ای کانام ہے
- لا متابی ہے اس کا کو کی اختام نہیں ہے! ( Ananta
  - حصول میں تقسیم نہیں ہے!(Ananga)
  - وسعت کی انتها ہے ،سائبان ہے! (Vyoman)
    - براسرار نقاب ہے! (Mahavila)
- ہواؤں کے لیے راہیں بناتا ہے اور خود بھی ہواؤں کاراستہ ہے!(Marudvar man)
  - (Gaganma)!ہتریک ہے!
- آگرچه به حصول میں تقتیم نہیں ہے لیکن اشیاء و عناصر اور ستار وں اور دیو کاور دیو تاؤں کو مختلف صور توں اور حصوں میں تقتیم کر تار ہاہے۔(Viyat)
  - پر ندوں سے محبت کر تاہورانہیں اڑنے میں سہارادیتاہے،
  - پانی کے عظیم زمر چشے کی دیثیت ہے بھی اپی شخصیت کا اساس عطاکر تا ہے۔!(Puskara)

یہ سب انتہائی ارفع جمالیاتی احساس اور بے پناہ رومانیت کے ساتھ اعلیٰ ترین تخلیقی ذہن کے کرشے ہیں جن کی پیچان مخلف فنون میں آہستہ آہستہ ہوتی گئی ہے۔ تخلیقی ذہن نے تمام نہ ہمی اور مابعد الطبیعاتی حتی تصورات کو فنون لطیفہ کی جمالیات سے ہم آہنگ کردیا ہے اور نظام جمال کا دائرہ حد در حدوسیع کر دیا ہے۔

تخلیق پیکر تراشی جوحتی سلحوں کی تصویر وں اور پیکر وں کی نقالی اور تصویر کشی ہے اعلیٰ جمالیاتی نمونوں کو پیش کرتی ہے۔اعلیٰ ترین تخلیق ذ ہن کے بغیر ان کااس طرح وجود میں آنا ممکن نہ تھا۔ ● ہندوستانی جمالیات میں نقال یا تخلیقی نقال محض نظریہ یا تھیوری نہیں ہے تخلیقی ذہن نے کا ئنات کے جلال و جمال کی تخلیقی نقال کے لیے ان کے جلوؤں کو پہلے ہدت ہے محسوس کیا ہے۔ پیکر یاام بچیز (Images) ای شد تاحساس کے نتائج ہیں۔ چیروں اور پورے وجود اور ان کے رمگوں کے جلوؤں کو پہلے ہدت ہے محسوس کیا ہے۔ پیکر یاام بچیز خود تخلیقی نقال کے بیش قیمت نمونے ہیں، کا کنات کے حسن و جمال، ان پیکروں کی بہتر صور توں اور اساطیری فی اور جمالیاتی ربحان کی وجہ سے سامنے آتا ہے۔

قدیم ابتدائی ذبین نے جال و جمال کو جن پیکروں میں محسوس کیااور جنمیں علامتوں کی صور تمیں عطاکیس فزکاروں کے بہتر اور اعلی تخلیقی ذبین نے ان میں نئی معنوی جہت نہ رہی،اساطیری جمالیاتی Mytho کنے ان میں نئی معنوی جہت نہ رہی،اساطیری جمالیاتی محالیاتی محدود ان کی معنوی جہت نہ رہی،اساطیری جمالیاتی محدود ان محدود کی محدود کیا۔ پہلا، در خت، ندی، جنگل، Aesthetic) بھول، بادل جیسے عام پیکروں کی بھی شخصیتیں اس بحال سے انجر کر سامنے آئیں۔

ایسے تج بوں کاسب سے براسر چشمہ رگ ویدہا!

رگ وید تخلیق آرٹ کا قدیم نمونہ ہے۔ صدیوں کے تجربوں نے اس میں جمالیات کا ایک اعلیٰ ترین معیار قائم کیا ہے۔ اساطیری جمالیاتی ر بھان تخلیق فکر کی بچپان ہر لیحہ ہوتی ہے۔ یہاں تخیل کا آزادانہ عمل متاثر کرتا ہے شعور ک بے باکی متاثر کرتی ہے۔ ایسا محسوس ہوتا ہے جیسے تخلیق ذبن کا نئات یا فطرت کے جال و جمال پر عاشق ہے۔ کس قتم کی تھن کا احساس نہیں ہوتا۔ ہم یہ محسوس نہیں کرتے کہ کسی بات کو قبول کرنے کے لیے کس بھی قتم کا نہ ہمی اصرار ہے تخیل ایک کا نئات پاکر دیوانہ وار گھوم رہا ہے، ہر خوبصور ت شے کوچوم رہا ہے کس بھی شے کو دیکھ کر اس کی رومانیت بے قرار ہو کر علامتوں کی تخلیق کر رہی ہے۔ روشی اور رنگ کی نئی تخلیق ہورہی ہے۔ حتی سطح پر تخلیق نقالی کے انتہائی عمدہ نمو نے مطبح ہیں۔ وحد ت میں کثر ت اور کثر ت میں وحد ت کے اعلیٰ ترین جمالیاتی تجربے نے جہاں تخلیق کا درجہ بلند کر دیا ہے وہاں تخلیق تقالی کی ایسی عمدہ مثالی بیش کی ہیں کہ جن کا کوئی جواب نہیں ملتا۔ حس کو دیکھنااور محسوس کرنا چرا پی سائیک کے تحریک ہے اس کی خوبصور ت علامتوں کی تخلیل مربی ہیش کرنا جیسے بچائیوں کی نئی دریافت ہورہی ہو، نئی تخلیق ہورہی ہو، بی تخلیق فکر کے ساتھ اس طرح پیش کرنا جیسے بچائیوں کی نئی دریافت ہورہی ہو، نئی تخلیق ہورہی ہو، بی تخلیق فکر کے ساتھ اس طرح پیش کرنا جیسے بچائیوں کی نئی دریافت ہورہی ہو، نئی تخلیق ہورہی ہو، بی تخلیق فکر کے ساتھ اس طرح پیش کرنا جیسے بچائیوں کی نئی دریافت ہورہی ہو، نئی تخلیق ہورہی ہو، بی تخلیق فکر کے ساتھ اس طرح پیش کرنا جیسے سے نیوں کی نئی دریافت ہورہی ہو، نئی تخلیق ہورہی ہو، بی تخلیق کا رہے۔ یہی اعلیٰ نقائی کی سب سے عمدہ مثال ہے۔

رگ دیداور دوسرے دیدوں میں الو ہیت کا ہر و ژن جمالیاتی اہمیت کا حامل ہے اس لیے کہ بنیادی طور پریہ شعور حسن کا نتیجہ ہے۔ جلال و جمال دونوں کے حمبرے ادراک سے ایسے و ژن پیدا ہوئے ہیں۔ وی بھوتی یوگ (Vibhuti Yoga) یعنی حسن کی عظمت کا نذ ہبی ربحان فنی اور ادبی شان و شوکت اور فنی آب و تاب کے ساتھ جلوہ کر ہواہے۔

د یو بمیشه روش، بمیشه تپکنه والا جیوتی روش

کھار کو حلال شر ی ولارا، بيارا، ولريا جمال وايس چڙم، حيرت ولفريب 119 حسين،خوبصور ت حارو حير ت انگينر 7 اور حسن وغيره

یہ سب جمالیاتی پیکر ہیں جو ہندو ستانی جمالیات کی اقدار اور اصطلاحات بن گئے ہیں ویدوں میں دیو تاؤں کی الو ہیت کے پیش نظر انہیں شوط (Kavitama) اور افضل اواکار (Viratma) بھی کہا گیا ہے۔ فنون لطیفہ کی عظمت کو محسوس کیا جا سکتا ہے۔ دیو تاؤں کی عظمت کی محسول ہے۔ دیو تاؤں کی عظمت کی محسول ہے۔ دیو تاؤں کی عظمت کی تخلیقی صورت پر بھی غور کیا جا سکتا ہے۔ عظیم ماں (Matritama) اور عظیم باپ (Pitritama) بھی بڑے فنواکر ہیں۔ علامت سازی کی عظمت کی ایک سب سے بڑی بچپان عالبًا یہ بھی ہے کہ فن کار موجود حالت سے اپنے وجود کو آزاد کرتے ہوئے اپنے وجود کو آزاد فضایمی خلق کردے!

ہندوستانی فزکاروں نے صورت، آہنک، آواز، تصویر،احساس، بیجان، خیال کروار اور زبان سے حسن کی نئی تخلیق کی ہے اور انھیں تخلیق آرث کے لیے ضرور کی جاتا ہے، وجدان کو آرٹ بٹانا آسان نہیں ہو تا۔ یہاں معاملہ یہی ہے کہ وجدان آرٹ نو بناہی ہے آرٹ بھی ایک نئے وجدان کے ساتھ جلوہ کر ہوا ہے۔ آرٹ تا اور ان کا ظہار کر تا ہے لیکن اظہار کا ظہار نہیں ہو تا۔ ہندوستانی فنون کو نہ بہی اظہار نے جتنا بھی متاثر کیا ہندوستانی فنون لطیفہ اس اظہار کا اظہار نہیں ہے اور نہاس کی عام سیاٹ نقالی ہے بلکہ نہ بہی رجیان اور مابعد الطبیعاتی تاثر ات اور ان کے اظہار کو تخلیق ذبحن نے نئی تخلیق کی صورت دے دی ہے اور خودان تاثر ات اور اظہار کو فن بنادیا ہے۔ کرویے نے کہا تھا کہ وجدان کے بغیر تصورات کا جنم ممکن نہیں ہے۔ ویدوں نے وجدان کے سہارے تصورات کی تخلیق اور تھکیل کی ہوادر یہ تصورات قدیم فنکاروں کے وجدان کا عمدہ نمونہ ہیں جو آرٹ کادر جہ رکھتے ہیں۔

تخلیقی نقالیا آرٹ میں "فارم "یاصورت کی تخلیق ہی غیر معمولی کار نامہ ہے۔ اگر فذکار کے فارم میں کی شے کی کی ہے تو یہ سمجھ لینا چاہیے کہ ہر شے کی کی ہے اور غالباً یہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ خوداس کے اپنے وجوداوراس کی ذات اور انفرادیت کی کی ہے۔ فارم کممل نہیں ہوتا تو غالباً وہ خود نہیں ہوتا۔ ویدوں اور خصوصارگ وید میں تج بوں کی صور تمیں فذکاروں کے عروج کا احساس بخشی میں۔ فارم یاصورت کی تفکیل میں آ ہنگ اور آ وازوں کے زیرو بھر نفہ اورامیجر کی کی ہم آ ہنگی اور اظہار کی بے باکی سب کی اہمیت ہے، ویدی فذکاروں نے ایک بوے نظام جمال کی تفکیل کی ہے۔ رگ دید کے خالق جانتے تھے کہ ان کے کلام نے مستقبل کے نظام جمال کو ایک بواسر چشمہ عطاکیا ہے۔ ندیوں کے دو چیکر ویدی شاعر سے کہتے ہیں۔

نغمہ سنانے والے میہ فراموش ننہ کر

تیرے لفظ کی باز گشت

صديوں موجودرے گا!(رگويد335/033)

جمالیاتی تخلیقی ذبن نے جمالیاتی دینیت (Aesthetic Theism) کو قبول کیا، مظاہر جلال و جمال کو تخلیقی ذبن اور جمالیاتی زاویہ نگاہ نے مختلف صور تیں عطاکی ہیں۔ ہند و ستان میں الوہیت یا کسی بھی الوہی تصوریا خیال تک چنچنے کے لیے آرٹ کا سہار الیا گیا ہے۔ صورت اور رنگ میں انسانی احساسات اور جذبات شامل ہو کے اور ان کی صور تیں جمالیاتی تجربوں کی ہو گئیں۔ یہ کم دلچیپ بات نہیں کہ جمالیاتی صور توں کی تشکیل کے بعد انہیں فلفہ اور فد ہب سے قریب کیا گیا ہے۔ تمام سچائیاں موجود ہیں غور کیا جاسکتا ہے۔

فزکاروں نے کا نتات یا فطرت کے ہر پہلو میں حسن مطلق یا خدا کے جلوؤں کو دیکھا ہے ویدی تخلیق ذہمن نے ایک تحریحک ہے ایک بڑا نظام جمال قائم کیا ہے۔ ویدی فزکاروں کے تخیل نے آزاد ہا حول میں مختلف صور توں میں حسن کے جلوے ویلے اور ان میں ایک جرت انگیز تنظیم کو محسوس کیا۔ ویدوں کا بنیادی رویہ جمالیاتی ہے۔ پھھ فئی تاثرات اور پیکر صد در جہ سر رکیلی (Surrealistic) ہیں مثلاً ایک جگہ ایک در خت کی جڑوں کو او پر اور اس کی شاخوں کو نیجے پھیلتے ہوئے دیکھا گیا ہے، پر اسر ارتح کی، اور دل کو چھو لینے والی حرکوں کو دیکھ کر خالتی کا نتات کوالی برا ارتح کی، اور دل کو چھو لینے والی حرکوں کو دیکھ کر خالتی کا نتات کوالی برا ارتح کی سائٹ ہو تخلیق میں وہ اپنے مناسب اور متوازن آ ہنگ کے ساتھ جلوہ گر ہے۔ رگ وید کے بر عس اینشدوں میں باطن کے حسن پر نظر ہے اور باطن کے حسن کور موز واسر ارکی گر ہیں کھو لتے ہوئے ونکاری عروق پر بے۔ اس طرح خارج اور باطن کے جلوؤں کی ایک کا نتات سامنے آ جاتی ہے۔ اس طرح خارج اور باطن کے حول میں موجود ہیں۔

رگ دید ہے

م کالموں کی ہدیت، شعریت، مظاہر جاال و جمال کی فئی تصویر کشی اور حسن کا اعلیٰ شعور عاصل کیا گیا ہے۔

سام وید ہے ۔ اتھر وید ہے ۔ موسیقی اور آ ہنگ کاشعور حاصل ہواہے۔ تمام رسوں (Rasas) کی پیچان ہو گی ہے۔

ی کروید ہے ۔ اپنشدوں ہے :

باطن کے جلوؤں کاشعور حاصل ہواہے۔

اداکاری کافن ملاہے۔

تخلیقی نقالی کامعاملہ ای حد تک ہے جس حد تک تخلیق کا پراسرار عمل جاری ہے اس لیے کہ اس کے بعد جو شئے سامنے ہوتی ہے وہ جمالیاتی تجربہ ہے نقل نہیں ہےلہذا یہ کہناچاہئے کہ ہندو ستانی جمالیات میں اعلیٰ ترین جمالیاتی تجربہ نقل نہیں ہے۔

پنی ستر سے نامیہ شاستر (600 ق م!)اور المھیج گیت (950ء تا1020ء) تک اس موضوع کے تعلق سے مختلف خیالات اور تصورات ملتے ہیں ، غور سیجے تو یہ حقیقت غور طلب بن جائے گی کہ بدھ ازم سے رگ وید تک ہندو ستان کے تخلیقی فزکاروں نے فنون لطیفہ کے وسیع نظام جمال کی تشکیل اور عمدہ جمالیاتی اقدار کی تخلیق اور اعلیٰ تجربوں نے اظہار میں فنون لطیفہ کی عظمت اور تخلیقی عمل کے رموز کو سمجمایا ہے۔ علمائے جمالیات نے اتنی بلندی پر پہنچ کراسیے نظریے ، کلئے ، قاعدے اصول اور اسیے انتقادی رویوں اور زاویہ بائے نگاہ کو پیش نہیں کیا ہے۔

میرے نزدیک فزکاروں کی وہ تخلیقات جور قص، مصوری، مجسمہ سازی اور تغمیر سازی کی صور توں میں موجود ہیں زیادہ اہمیت رکھتی ہیں۔

● ابتدا میں ڈراموں کے پیش نظر ہی جمالیاتی اقدار کی تفکیل کی گئے ہے اس لیے کہ ڈراماکو فن کااعلیٰ ترین نمونہ سمجھا گیا ہے۔ برہا، وشنو، مبیشور کوڈرامےادرر قص کاموجد تصور کیا گیالیکن ساتھ ہی یہ احساس رہا کہ رقص ڈرامے ہی کاایک حصہ ہے اگرچہ رقص خود ڈرامابن جاتا ہے۔

تاہیہ شاسر میں اداکاروں کو مناسب ہدایات دی گئی ہیں۔ ڈراہا نگاری کے لیے شاعر انہ مزاج کو ضروری قرار دیا گیا ہے۔ اس لیے کہ شاعر کا وژن ہی حسن سے متاثر اور لطف اندوز ہو سکتا ہے اور دوسروں کو متاثر کر سکتا ہے۔ دھرم، ارتھ ، کام اور موکش وہ تجربے ہیں جو ڈراہاد کھنے والے اپنے تجربوں کے ذریعہ حاصل کرتے ہیں۔ ہندوستان کے قدیم نقادوں اور علمائے جمالیات نے یہ بتایا ہے کہ ڈراہائی پیشکش کا بنیادی مقصد جمالیاتی تجربوں کو بالیدہ بنانا ہے ، کر داروں کے جذبات اور ان کے عمل سے جمالیاتی تجربوں میں کشادگی بیدا ہوتی ہے ، موسیقی خود فراموثی کے لیمح عطا کرتی ہے عطا کرتی ہیں دوم کری نقطے کی حشیت رکھتا ہے۔ ڈراہاد کھنے والااس کے عمل میں گم ہوکر اس کی شخصیت سے قریب ترہو جاتا ہے اس حد تک کہ وہ ہر شئے اور ہر تجربے کو ہیروکی آ تکھے دیکھنے لگتا ہے۔

نائیہ شاستر (بھرت دوسوسال قبل مسیح) میں 36 ابواب ہیں تشمیری شواز م نے ایک اور باب کااضافہ کیا ہے، اس کے مصنف نے دوسرے فنون کی جانب توجہ نہیں دی ہے۔ اس کی نظر صرف ڈرامے کے فن اور اس کے مقاصد پر ہے لہذااس کے انتقادی اصول تمام فنون کے لیے اہمیت نہیں رکھتے، غور فرمائے تویہ حقیقت واضح ہو جائے گی کہ ابتدائی ساڑھے تمین سوسال میں ہندوستان کی ادبی تنقید میں فنون لطیفہ اور اس کی جمالیات کے پیش نظر کوئی بہت بڑا کارنامہ نظر نہیں آتا حالا نکہ اعلیٰ ترین تخلیقی آرٹ وجود میں آتا رہا ہے۔ فنون کی جمالیاتی قدریں دعوت غور و فکر دیتی رہی ہیں۔ تخلیقی فنے کاروں نے اپنے طور پر جمالیات کا داری وی عمد وروایتیں موجود تھیں۔

ابتدائی نقادوں اور علمائے جمالیات نے ڈراسے کوائی تمام توجہ کام کر بنالیا تھا،اس لیے بھی کہ ادب میں ڈراموں کی تخلیق کا سلسلہ جاری تھا۔

بھٹ لولٹا (850ء) تک نقادوں کی نظر دوسرے فنون سے ہٹ کر صرف ادب تک محدود ہو گئی تھی، قدیم نقادوں نے ڈراموں کے پیش نظر جمالیات کے مسئلے کو تخلیک تک محدود کر دیا تھا مقصد یہ تھا کہ ڈراما نگاروں کو مناسب ہدایات دی جا کیں۔اسٹیجاور اداکاری کے معالمے میں انہیں ذیادہ بیدار رکھا جائے۔ ڈراموں کے موضوعات اور ان کی تخلیک کے سلسلے میں اطاقی اقدار کی تعلیم اور تربیت کو بھی ان نقادوں نے ضروری جاتا۔ یہ سمجھا جانے لگا کہ بہتر ڈراماوہ ہے جو اعلی اطاقی اقدار سے آشاکر سکے۔ عمدہ اطاقی قدروں کا شعور عطاکر سکے۔ ڈراماد کیھنے والوں کے مز اج اور ان کی نقدیت ہوئی نظر ملتی ہے۔ اس سلسلے میں بڑی بات یہ ہے کہ اطاقی اقدار کے ساتھ براہ راست مخاطب ہونے پراصر اد نہیں کیا گیا بلکہ یہ کہا گیا ہے کہ اداکار اپنے عمل اور ڈراما نگار ماحول کواس طرح پیش کرے کہ ڈراماد کیمنے والوں کوائی اظاتی قدریں ان سے رشتہ قائم کر کے زیادہ سے نیا وہ آتا کہ اداکار اپنے عمل اور ڈراما نگار ماحول کوائی طرح پیش کرے کہ ڈراماد کیمنے والوں کوائی اظاتی قدریں ان سے رشتہ قائم کر کے زیادہ سے کہ چاراقسام کی اداکار اپنے عمل اور ڈراما نگار ماحول کوائی جات ہے کہ وہ اور ان کاری میں چار پہلوؤں پر نظر رکھنے کی ضرورت ہے۔ اس لیے کہ چاراقسام کی اداکار کی سے رس چیش ہو سکتا ہے۔:

اشارتی یا معنی خیز اداؤں اور حر کتوں کی اداکار ی!(Anigika)

- 🖈 اليي اداكاري جو نطقي موادراس من صوتي، آ بنك ادر غنائيت مو ــ (Vacika)
- اثرات وہاداکاری جو ذہنی عمل کو چیش کرے اور داخلی احساس اور جذبے کو نمایاں کرے ،اواکاری کی جذباتی جہتیں نمایاں ہوں چیروں کے تاثرات ہے: ہن کیفیتوں کی پیچان ہو۔ (Sathvika)

19\$

- الی اداکاری جس میں خوبصورت مبالغے ہوں۔ لباس، میک اپ اور زیورات وغیر ہ کی مدد لے کر کسی حد تک مصنوعی اور مبالغه آمیز لیکن فنکارانہ!(Aharya)
  - مناظر کی پیکش میں جمالیاتی نقالی کی مخبائش پر بھی کلا یکی ادبی تقید کی ممبری نظر ملتی ہے۔

'بلایہ شاستر 'وراہا کے موضوع پر پہلی کتاب قرار پائی ہے،اسے پانچواں وید بھی کہتے ہیں۔ وید کے معنی ہیں "علم "ویدوں نے ند ہی اور اخلاقی
اقدار کا علم عطاکیا ہے۔اور تابیہ شاستر نے یہ بتانے کی کو شش کی ہے کہ ڈراہا ند ہب کے ساتھ اعلیٰ تعلیمی اقدار کا علم بھی عطاکر تا ہے۔ ڈراہا کا وجود
کیسے عمل میں آیااور علمی دنیا میں اس کی اہمیت کیا ہے اس پر پہلی بار روشنی ڈائی گئی ہے، تابیہ شاستر نے ڈراہا کے سقاصد پر گفتگو کرتے ہوئے یہ واضح
کے مار نے کی کو شش کی ہے کہ ڈراہا اقدار کا درس بھی و بتا ہے اور جمالیاتی انبساط بھی عطاکر تا ہے۔ ابھیعو گپت (شمیر دسویں صدی عیسوی) نے بھر ت
کے تابیہ شاستر کی تشریح (ابھید بھارتی) کرتے ہوئے اس موضوع پر روشنی ڈائی ہے۔

پہلی بار نامیہ شاستر ہی نے ڈراما کے لیے کھکش اور تصادم کو ضروری قرار دیا تھا، مختلف طبقوں کی اقدار کی کھکش کی جانب اشارہ کیا تھا ساتھ ہی عمد اور بدتر خیالات کے تصادم کاذکر کیا تھا۔ پہلی بار جمالیاتی تجربے کا تصور حاصل ہوا۔

سنتکرت لٹریچر کا مطالعہ کرتے ہوئے گئی جدید نقادوں نے اس خیال کا اظہار کیا ہے کہ رسوں (Rasas) کا احساس اور ان کا تصور بھرت کے تاجیہ شاشتر سے حاصل ہوا ہے۔ بعض نقادیہ کہتے ہیں کہ دراصل پہلی بار ویدی عہد میں رسوں کا احساس ملا ہے۔ والممکن نے اس احساس کو اور پختہ کیا ہے۔ یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ پالی اور دوسری پراکر توں کے اوب میں رسوں کا احساس اور تصور موجود تھانیز بدھ قصوں کہانیوں نے ان کے تئیں اور بیدار کیا۔ رسوں سے جمالیاتی ابلساط حاصل ہوتا ہے جمالیاتی لذت ملتی ہے لہذا ہیہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ ان کا تعلق زوان سے ہے جس سے آنند ماصل ہوا۔

رسوں کا تعلق جذبات اور تخیلی کیفیتوں ہے گہراہے لہذا سنسکرت لڑیچر کے نقاد دن نے اس بات پر اصر ارکیاہے کہ ویدی ادب ہی ان کاسر چشمہ ہے۔ رگ وید میں" رس "کالفظ" سوم' اور سوم رس کے تعلق ہے آیاہے (رگ وید) 13.63.9 اور 15.65.9) اور پھر دودھ، کی لذت اور شرینی کے تعلق ہے (رگ وید 13.72.8 اور 13.44.5)

رسوں کے بغیر فنون کا تصور بی پیدا نہیں ہو سکتا۔ رسوں ہے جو تج بے حاصل ہوتے ہیں ان ہے جمالیاتی انبساط حاصل ہوتا ہے۔ فن کے میکتے ہوئے رس سے شعور میں چک دیک پیدا ہو جاتی ہے۔ تج بے روشن اور گہرے ہو جاتے ہیں ، اپنشدوں کے آ چار یوں نے ایک بلند سطح پر اسوں 'کے تئیں بوی بیداری پیدا کی وجہ ہے پورے وجود میں شیر نی تھل گئی ہے۔ فنکار و جدانی سطح پر جس قدر بیدار ہوگاا تابی رس حاصل ہوگا اتابی دوسر وں کو جمالیاتی آسودگی اور جمالیاتی ابنساط عطاکر سکے گا۔

والممکنی کی رامائن کلا بیکی سنسکرت میں رسوں کا ایک بڑا سر چشمہ ہے، مسرت اور پیتھوس(Pathos) دونوں کو پیش کرتے ہوئے تخلیقی فزکار نے ذہن کو بڑی گہرائیوں میں اتار دیا ہے اور رس عطاکیے ہیں۔ پیتھوس کاسر ورا نگیز احساس پیدا کرنا آسان نہیں ہے۔ والممکن نے یہ کارنامہ انجام دیا ہے جس کی وجہ سے موضوع، واقعات، کر دار، فضااور اظہار بیان سے سب سے رس حاصل ہو تار ہتاہے۔ کہاجاتا ہے کہ والممیکی کا ندازیان جذبوں کی پیش کش کا نقطہ عروج ہے اس لیے کہ ان کی رامائن پڑھنے والوں کور'سوں'کی بے پناہ لذت مسلسل ملتی رہتی ہے۔

پالی لٹریچر اور ویدی اوب اور والممیکی کی رامائن کے بعد مجرت کے تابیہ شاستر نے رسوں کے تئین زبرد ست بیداری پیدا کی۔ پہلی باراس بات کا احساس ہوا کہ ڈراما کے جواثرات جذبات پر ہوتے ہیں وہر سوں کی وجہ ہوتے ہیں، ڈرامادیکھنے والے کر داروں کے جذبات اور احساسات اور ان کے عمل اور رد عمل سے اس لیے متاثر ہوتے ہیں کہ انہیں رسوں کی وجہ سے جمالیاتی انبساط (Aesthetic Pleasure) حاصل ہو تا ہے۔ تائیہ شاستر ہی ہے آٹھ رسوں کے تئیں پہلی باربیداری پیداہوئی۔ 'تابیہ شاستر کی چند خاص اہم باتوں کو اس طرح پیش کیا جاسکتا ہے۔

- (۱) تائیہ شاسر کابنیادی مقصدیہ ہے کہ اداکار اداکاری کے فن سے واقف ہوں۔
  - (2) ڈرامالکھنے والے کے وثرن میں کشادگی بھی ہواور گہرائی بھی۔
  - (3) ڈراہانگارڈراہاد کیھنے والوں کوزندگی کے حسن کے تیس بیدار کر تاہے۔
- (1) ذراه حقیقت کی تفالی نہیں ہے تخلیقی تفالی ہے جسن کا احساس ملتار ہتا ہے اور اس طرح جمالیاتی تجربے میں و سعت اور گہر الّی پیدا ہوتی رہتی ہے۔
  - (5) جمالیاتی تجربه دراصل بنیادی جذبے کی اٹھان ہے حاصل ہوتا ہے،اوراس کا تعلق روحانی کیفیات ہے۔
  - (6) أرامام ميروكي شخصيت تبديل موجاتي ہاس مد تك كه جم اكثراى كى آكھوں سے سب كچھ د كھنے آلتے ہیں۔
- (7) ہیرو کے جذبات کا گہرااثر ہو تا ہے اور اس سے جمالیاتی انبساط عاصل ہو تا ہے۔ اس کی شخصیت واقعات و کر دار کے عمل اور رؤ عمل کارس عطاکرتی رہتی ہے۔
- (8) اچھاڈراہااخلاق کاایک خوبصورت معیار پیش کر تاہے۔ ہیر و کااخلاق متاثر کرتاہے۔ ناظرین ہیر و کیتج بوں سے تج بے حاصل کرتے ہیں۔
  - (9) مجرت کے مطابق صرف آئکھ اور کان وہ ذرائع ہیں کہ جن سے جمالیاتی حس بیدار ہوتی ہے۔
- (10) ڈرامااختیام پر کچھ سر گوشیاں کر جاتا ہے، صاف صاف اخلاقیات کے پیش نظر مدایات تو نہیں دیتالیکن ان کے تعلق سے سر گو ٹی سرور کرتا ہے۔
  - (11) ۔ ڈراہادہ فن ہے جوانسان کے ذہن کو د کھ اور اذیت ہے دور ر کھتا ہے۔
  - (12) وہی مخص ڈراماے زیادہ لطف اندوز ہو سکتاہے جواپنے ذاتی غم اورا پی ذاتی خوشی کے ساتھ وہاں بیٹھانہ ہو۔
    - (13) عور تیں ڈرامے میں نمایاں کر دار ادا کر سکتی ہیں۔ دہ محبت اور شفقت کی علامت بن سکتی ہیں۔
- (14) ڈرامے میں 'رس' جتنااہم ہے اتنابی اہم پیشکش ہے۔ اہمیئے ( Abhinaya) یعنی اداکاری عمدہ ہو تورس بھی زیادہ صاصل ہو تاہے۔ ہندوستانی جمالیات میں تخلیقی نقالی ایسے آئینے کی تشکیل نہیں ہے کہ جس میں خارج کے مظاہر نظر آئیں، فنون کے مطالع اور قدیم علمائے جمالیات کے جمالیاتی تصورات کے چیش نظریہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ تخیل اور جذبات کو ہمیشہ اہمیت دی گئی ہے۔

و بھو (Vibhava) کی اصطلاح جذباتی ماحول اور جذباتی کیفیات کو سمجھاتی ہے، جس طرح کوئی رشی یاصونی اپنے و جدان اور تخیل ہے کا ئناتی عناصر اور حسن مطلق سے رشتہ قائم کر تاہے ای طرح تخلیق فزکار بھی اس میڈیم کو اختیار کر تاہے اور تخیل اور جذبے اور عناصر میں ہم آ جنگی قائم کر کے جو تجربے پیش کر تاہے ان میں جذبوں کے خوبصورت رنگ ہوتے ہیں، اشیاء وعناصر کی نئی تخلیق ہوتی ہے۔

یہ ذریعہ سب سے اہم تصور کیا گیااس لیے کہ بھی جمالیاتی تجربے کی تخلیق کا باعث ہے، ہم آ ہٹگی قائم کرتے ہوئے فذکار ایک متحرک اداکار

ہو تاہے جس کے جذبات بڑی تیزی ہے اہر تے ہیں اور بہی جذبات قاری یا سامع یا کسی بھی فئی نموند دیکھنے والوں کے جذبات ہے رشتہ قائم کرتے ہیں۔ تخلیق میں ان جذبوں کی روشنی ہوتی ہے اور ان کے رنگ ہوتے ہیں ان کے تحرکات اور ارتعاشات ہوتے ہیں۔ و بھو (Vibhava) کی اصطلاح اس عضریا تجربے کی جانب بھی اشارہ کرتی ہے جس سے فزکار متاثر ہو تاہے اور اس کے جذبات براہیجنتہ ہوتے ہیں۔ اور اس ماحول کی طرف بھی ذہن کو لے جاتا ہے جو سائیکی (Psyche) کو تجربے یا عضر کی جانب سے بیدار اور متحرک کرتا ہے اور ان جذبوں کی طرف بھر پور اشارہ تو کرتا ہی ہو تاہیں ہوتی کے جو تخلیق کے ذمہ دار ہوتے ہیں، حقیق زندگی کی تصویریں اس وجہ سے ہو بہوفون میں جلوہ کر نہیں ہوتیں۔

تخلقی نقالی کا تصور صرف و سیع نہیں بلکہ ممبر ااور تہہ وار بھی ہے!

ہند و سانی ادبی تقید میں سری سکوکا (Sankuka) نے تصویر کشی اور نقائی کا تصور پیش کیا تھااور فزکاروں کو فوٹو کرائی یا تصویر کشی کے عمل کے قریب ترکردیا تھاسری سکوکا نے تاریخی حقائی اور تاریخی واقعات و کردار اور ڈراما کے تعلق پر غور کیا تھا غالبًا اسی لیے انہوں نے یہ سمجھا تھا کہ عمد ہ ڈرامایا فن دبی ہے جس میں تمام واقعات و حالات اور کردارا پی تمام تر سچا کیوں کے ساتھ ہو بہو پیش ہو جا کس، ان کے نقالی کے تصور کی مخالفت فودان کے دور میں ہوئی اور بڑی ہو تا اور بھتند وراج نے ان کے اس تصور پر اعتراض کیااور ڈرا ہے کودان کے دور میں ہوئی اور بڑی ہوت ہے ہوئی۔ ان کے دو ہم عصر نقادوں بھتند وراج نے ان کے اس تصور پر اعتراض کیااور ڈرا ہے کے تعلق ہے کئی بنیاد می سوالات اٹھائے۔ جب فلسفوں کی کرفت مضبوط ہوئی گئی تو تخلیقی عمل کی پر اسر ارکیفیتوں اور خود تخلیق کی جمالیات کا احساس اس فلسفے دور ہوئی گئی 'سانکھیے '، فلسفے نے صرف ذہن کیفیت کے اظہار کو جمالیا تی تجربہ بسی کے تعلق رکھے والوں کو بھی ہونے لگا اور چندا ہم خیالات سامنے آئے مثلاً ہے کہ نقل کے عمل سے اصل یا حقیقی عضریا حقیقی فرد کا جمالیا تی تجربہ بو ہے۔ والیت ہو تا ہے۔

آنند ور دھن (سمیر ،نویں صدی عیسوی) نے میڈیم کو اہمیت دیاوریہ کہا کہ نقابی کے تخلیقی عمل کی عظمت میڈیم میں پوشیدہ ہوتی ہے۔ (دھو نیالوک ورت)زبان یا کوئی بھی میڈیم حقیقت کی روح کو پیش کرتی ہے تو بڑی تخلیقی ہوتی ہے ،حقیقت کی روح کو پیش کرنا ہی تخلیقی نقالی کا سب ہرا کر شمہ ہے۔

بسٹ نائیک نے ویدانت کو ذریعہ بنایااوریہ کہا کہ تخلیقی نقال کا بہترین نمونہ تخیل کا کرشمہ ہے۔ جن کر داروں کا اسٹیج پر وجود نہیں ہو تاان کی تخلیق سر ف تخیل ہے دوسروں سے جمالیاتی رشتہ یا تعلق تخلیق سر ف تخیل ہے دوسروں سے جمالیاتی رشتہ یا تعلق قائم کرتا ہے۔ تخیل کے ایسے کرشوں کو ہم خوابوں اور واہموں سے علاصدہ کر کے صرف تخلیق کے نمونوں سے تعبیر کرنا پیند کریں گے۔

● ہندوستانی جمالیات میں التباس کا جمالیاتی رجمان بھی غور طلب ہے ، التباس (Illusion) حقیقت کی عیائی ہے یا حقیقت کا احساساتی جلوہ! جمالیاتی التباس فنی مظاہر کی تخلیق کا محر ک بھی ہے اور ان کا جلوہ بھی ۔ فزکار اور قاری دونوں حسن کے التباس سے لطف لیتے ہیں اور باطمن میں سرت آمیز لہروں کو محسوس کرتے ہیں۔

اس جان سے یہ احساس بیدا کیا گیا ہے کہ جمالیاتی تجربہ بنیادی طور پر تقیقت یا بچائی سے جتنا بھی گہر اتعلق رکھے ابلاغ اور اظہار میں اس کی صورت ایک جمالیاتی اور مسرت آمیز التباس کی ہو جاتی ہے۔ خلیقی نقالی کے تصور میں اس ربحان نے بوی و سعت بیدا کی ہے۔

فزکار جب حقیقت کے قریب آ جاتا ہے اور اس سے رشتہ قائم کرتا ہے حقیقت اس کے حسی تجربے ہے ہم آ ہنگ ہو جاتی ہے اور وہ تخلیقی سطح پر حد درجہ بیدار ہو جاتا ہے۔ حقیقت کا فزکارانہ شعور ایک خوبصورت التباس پیدا کرتا ہے۔ حقیقت کا التباس ہی تخلیق کا محرب ہے۔ پھر وں میں کسمساتی صور تیں جب فزکار کے احساس و شعور سے رشتہ قائم کرتی ہیں تو اس رشتے کے در میان ایک التباس جنم لیتا ہے جو فن میں جمالیا تی التباس کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔ فزکار اپنے جمالیا تی التباس ہی کورنگ، آواز اور دوسر ہے متحرک پیکروں میں چش کر کے قاری کو کم و بیش و ہی لذت اور

جمالیاتی التباس میں مشاہدہ خارج اور مشاہدہ باطن دونوں کے خوبصورت امترائ کی اہمیت ہے، تجریدیت یا انتزاع کے پیکروں کی تخلیقی تشکیل میں جمالیاتی التباس کی پیچان مشکل ہوتی ہے اور یہ کہا جائے تو غالبًا غلط نہ ہوگا کہ تجریدی صور توں اور پیکروں کی تخلیق اور تشکیل ای رجان ہے ہوتی ہوتی ہے۔

ہندوستانی جمالیات میں فطرت اور کا کنات اور دیو تاؤں کے جلال و جمال کے موضوعات ہمیشہ اہم رہے ہیں، ہر ہما، و شنو، شیویا ور دن و غیر ہ کے حسن ہے انگنت موضوعات ابھرے ہیں ہندوستانی فنون کا یہ پہلوا کیہ مستقل عنوان ہے، خالبی اور اس کی تخلیق کا حسن! کی مستقل موضوع رہے۔
رگ و یداور اپنشدوں میں جمالیات کے اس پہلو کی تصویر ہیں ملتی ہیں، رقص، موسیقی، مجمد سازی و غیر ہ میں جمالیاتی التباس کی پہلون مشکل نہیں ہے۔
موسیقی کے فن نے تو ای رجان کی عظمت کا کممل احساس عطاکیا ہے۔ التباس اور اس سے حاصل حمی تجربوں کی پیشکش یا حقیقت کی جو ہریت موسیقی کے فن نے تو ای رجان کی پیشکش یا حقیقت کی جو ہریت موسیقی کے فن نے تو ای رجان کی پیشکش یا حقیقت کی التباس کا تصور تخلیقی نقالی یا جمالیاتی تخلیقی نقالی کو عصری سطح سے آشنا کرتی ہے۔ ہندو سائی مصوری سے زیادہ مجسمہ سازی نے جمالیاتی التباس کے عمدہ نمونے پیش کیے ہیں۔ جمالیاتی پیکر دن کی اصابت اور پختگی (Consonance) اور صفائی، سطحتی اور وضاحت (Clearity) میں جمالیاتی التباس کے مظاہر اور جلوے دیکھے جا سکتے ہیں۔

جمالیاتی التباس کی وجہ سے فنکار کے تجربے آہتہ آہتہ گہرائیوں میں اتر جاتے ہیں اور وہ ذہن کی مختلف سطحوں پر اجنبی ارتعاشات (Vibrations) سے آشاہو تارہتاہے۔ تخلیق کے لحوں میں التباس جانے کتنے خوابوں، واہموں اور علامتوں کو اپنے گردپا تا ہے۔ اظہار سے قبل جو علامتی خود کلامی ہوتی ہے اس کا کو ک وہ التباس ہے جو حقیقت یا بچائی کے شعور سے پیدا ہوا ہے۔ جمالیاتی التباس کے مظاہر کی پیشکش اس و ت

تک ممکن نہیں ہے جب تک کہ خارجی اور داخلی علامتوں کی آمیزش نہ ہو جائے۔ جمالیاتی التباس سے علامتوں اور نئی علامتوں کی تخلیق ہوتی ہے لہذا یہ سمجھناغلط نہ ہوگا کہ ایسے التباس کے اظہار کاذریعیہ علامتیں اور استعارے ہیں۔

ہند وستان کے قدیم علائے جمالیات نے اس موضوع پر کھل کر اظہار خیال نہیں کیا ہے اگر چہ وہ اس کی قدر و قیمت کا اندازہ اپنے طور پر کسی نہ کسی نہ کسی سطح پر کرتے ہیں، کالید اس اور دوسر سے بڑے ڈراما نگاروں کے فن میں جمالیاتی التباس کا جو شعور ہند و ستانی فزکاروں خصوصاً موسیقاروں فن میں جمالیاتی التباس کا جو شعور ہند و ستانی فزکاروں خصوصاً موسیقاروں اور مجممہ سازوں کو حاصل تھاوہ تا کہ علامت سازوں کی علامت سازوں کی علامت سازوں کو حاصل تھاوہ تا کہ جمالیاتی التباس کا جو شعور ہند و ستانی فزکاروں خصوصاً موسیقاروں اور مجممہ سازوں کی علامت سازوں کی علامت سازوں کو شدت سے واضح کرتی ہے۔

تخلیق نقالی میں جمالیاتی التباس کے رجحان کے استحکام کی بنیاد وصدت کا حتی اور ما بعد الطبیعاتی تصور ہے۔ جمالیاتی عناصر کو ایک دوسر بے میں مسلک کرنے اور انہیں ایک وصدت میں محسوس کرنے کا تصور جس میں تخیل اور مادی حسن کے گہرے باطنی رشتے کے احساس کو بہت دخل ہے ہندوستانی جمالیات کی بنیاد ، تمام فنون میں وصدت کا احساس ہے۔

جمالیاتی التباس کی وجہ سے علامتی رجمان کی تشکیل ہوتی ہے ، علامتیت کلایا تخلیقی آرٹ کی ایک بنیاد ی جمالیاتی قدر ہے۔ فطر ت کے مظاہر اور انسان کے حتی اظہار میں علامتیں موجود ہیں لہذا آرٹ کے اظہار کا ذریعہ بھی علامتیں ہیں۔ ہندو ستان کے بعض نقاد وں نے خیال کی علامتی صور ت بی حسن ہے ، سپائی یا حقیقت حسن کی ایس صور ت میں ظاہر ہوتی صور ت میں خاہر ہوتی ہے۔ فنی علامتیں شخیل کے جلوے ہیں۔ شیو کی تیسر کی آنکھ جلالت کی علامت تھی۔ اس قسم کی علامتوں نے اس رجمان کی آبیار ک کی ہے اور جلال و جمال کی اعجازت علامتوں نے اس کو پروان چرھایا ہے۔ اعلیٰ شخلیق آرٹ کے لیے اعلیٰ روحانی قوت اور داخلی آزاد ک کو ضرور کی سمجھا گیا اور کشکش اور معموما فطرت اور تقدیر کے تصادم کے جمالیاتی تجربوں میں علامتوں کے عمل کو اہمیت د گئی۔ تخلیق آرٹ کی علامتوں کو شخصت کی پہلی عمدہ کو شش کی ہے۔ انہوں نے جمالیاتی علامتوں کی تقسیم اس طرح کی ہے۔

- موضوع کی علامتیت
- الفاظ كي علامتيت اور
  - جذبے کی علامتیت

سنسکرت، تمل، تیککو، ینگلہ اور چند دوسر کازبانوں کے قدیم ادب کا مطالعہ کیا جائے تواندازہ ہوگا کہ شعر اءنے الفاظ کی علامتیت اور اظہار بیان کے جمالیاتی اشاروں کوزیادہ اہم تصور کیا ہے۔

جمالياتي تخليق نقاني كاتصور بهي ابي جكه نمايال حيثيت ركمتا ب

## وحدت جلال وجمال

ہند و ستانی جمالیات میں تمن گن جو تمن مختلف طرز عمل میں طاہر ہوتے ہیں اہمیت رکھتے ہیں ان گنوں کے پیش نظر ہند و ستانی فنونِ اطیفہ کا مطالعہ کیا جائے تو جمالیاتی بصیر توںاور مسر توں کادائر ہادر و سیج محسوس ہونے لگتاہے۔ یہ تمن گن ہیں:

- شعور کے اظہار کا عمل! (Sattva)
- شعور کومتحرک کرنے کاعمل!(Rajas)
- شعور برنقاب ڈالنے کاعمل! (Tamas)

یہ تنوں گن ایک دوسرے کو متاثر کرتے ہیں اور تخلیق کا عمل شروع ہوتا ہے اس عمل میں غیر متشکل (Formless) صورت پیدا ہو جاتی ہے، تخلیق کا کا مَالَ آہنگ سے جورشتہ قائم ہو جاتا ہے اس کوہم صرف محسوس ہی نہیں کرتے بلکہ یہ تخلیق جوخوداس آہنگ کاسر چشمہ بن جاتی ہے لازوال اور چرت انگیز بصیر توں کا جلوہ بن کرسامنے آجاتی ہے۔

ہندو ستانی فنون میں فرداور کا نتات کے آبنگ کی وحدت کا احساس متاہے۔ جسم کے تئیں بیداری، فطرت اور کا نتات کے تئیں بیداری ہے۔ جسم ، فطرت اور کا نتات کا صرف جسم سے ہو سکتی ہے۔ جسم ، فطرت اور کا نتات کا صرف جسم سے ہو سکتی ہے۔ تخلیقی فاکارا ہے جسم کے ذریعہ اپنی بیورے وجود کو نفسی کا نتاتی ڈراے کا اسٹیج بنالیتا ہے۔ نفسی اظہار کے ساتھ وجود کی روشنی انجرتی ہے، پھیلتی ہے اس کی شعاعوں میں نفر ریزار تعاشات معنی خیز رشتہ قائم کر کے آبنگ اور آبنگ کی وحدت کا حساس عطاکر تے رہتے ہیں، تخلیقی صور تمیں پیدا ہوتی رہتی ہیں اور اس احساس اور ان تخلیقی صور توں ہے لذت آمیز مسر تمیں صاصل ہوتی رہیں ہیں۔

و صدت جلال و جمال کا بنیادی جذبہ ہندوستانی فنون کی روح ہے۔ تمام تخلیقات کی و صدت کا تصور بنیادی تصور ہے۔ رقص ، موسیقی ، تغمیر سازی ادر مجسمہ سازی میں یہ بنیادی جذب پر اسر ار د جدانیت کے ساتھ موجود ہے۔

ند ہب آزادانہ اظہار کی آزادی بخشاہے۔ ایک تھلی ہوئی آزاد فضا میں اظہار کی آزادی سے وحدت جلال و جمال کا جذبہ مختلف رعگوں کے ساتھ بھول کی مانند کھلناہے داخلی جوش اور جذبہ کا نئات کے رموز واسر ارسے اپنے طور پر رشتہ قائم کرنے کی کو مشش کرتاہے۔

بلا شبہ جنگل کی تہذیب نے اس بنیادی جذبے کو بیدار اور متحرک کر دیاہے بلندی اور زمین کی حجم ایکوں میں اتر نے کے احساسات ور نہوں ہے بی بیدار اور متحرک ہوئے ہوں گے۔ کا نئات سے رشتہ قائم کرنے کی تڑپ ایس ہے کہ دصدت کی خواہش دیواروں، بیناروں اور مختلف مجسوں اور پیکروں کی صور توں میں منتظل ہو گئے ہے۔ آسمان کو جیرت سے تکتے رہنے کی کیفیت اور تمام تخلیقات کی وصدت کوپانے کی آرزوؤں نے جانے کتنے مندروں کی تخلیق کو جلال و جمال کا مظہر بنادیا ہے۔ باطن کا آ ہمک دیواروں، بیناروں اور مجسموں اور پیکروں میں ساگیا ہے، ایسا محسوس ہو تاہے کہ اگر چہ ہندو سانی رقص، تقمیر اور مجسمہ سازی، موسیقی کی اہریں بھی متحرک ہیں حتی اور جذباتی تجربوں کے اظہار میں باطن کا آ ہمک ہر جگہ موجود رہتا ہے۔ لہذا متر نم زیرو، بم نے ہندو سانی فنون کو زیردست پائیداری بخش ہے۔ اور جذباتی تجربوں کے اظہار میں باطن کا آ ہمک ہر جگہ موجود رہتا ہے۔ لہذا متر نم زیرو، بم نے ہندوستانی فنون کو زیردست پائیداری بخش ہے۔

اساطیری اور تمثالی پیکروں میں وصدت جمال کے احساس کے ساتھ باطن کا آبٹک بھی موجود ہے، سپائی تو غالباً یہ ہے کہ باطن کے آبٹک ہی نے وصدت جاال و جمال کے بنیادی جذبے کو ہدئت سے ابھار اہے۔ اس آبٹک کے زیرو بم سے ایسی علامتیں خلنی ہوئی ہیں جن کے حتی تحرک کی قوت کا اندازہ ان استحاد وں سے ہو تاہے جو تمثالی پیکروں سے اپنی آفاقیت کا گہر ااحساس عطاکرتے ہیں۔

جمالیاتی نقط نظرے ابعد الطبعی عقیدے سے زیادہ

- مابعد الطبعي مشابده
- تجريدي بصيرت
  - سی تجرب
  - بالحني آئيك
- استعاراتی اور تمثالی بیکر
- ماحول کی آزادانه فضامیں و جدانی کیفیتوں کااظہار
- الشعوري طورير محر آفري علامتوں كي تشكيل
  - جمالیاتی تجربوں کی ہم آنگی
    - م منلف اسالیب کے رنگ
- تج يدي صورتوں ميں لاشعوري شناخت كالممل
- ایک علامت ہے دوسری علامت کی طرف تیزی ہے جانے کا عمل
  - براسرار خوف اور جمالیاتی کشش کا خوبصورت امتزاج
- 🔹 تاازمات کو قائم رکھنے کی خواہش اور مہم تاثرات کوزیادہ غیر واضح اور تج یدی بنانے کی آرزو۔اور
  - پیکروں کے ارتعاشات

اہمیت رکھتے ہیں۔

# آ ہنگ اور آ ہنگ کی وحدت

ہندہ سانی جمالیات میں آبنک اور آبنک کی وحدت کا جمالیاتی تصور بھی بہت اہم ہے۔ وجود کے آبنک اور فطرت کے آبنگ ہے پُر اسر ر رشتہ قائم کرنے کی باتیں ملتی ہیں۔ قدیم آچاریوں کے نزدیک باطن کے آبنگ سے فطرت کے آبنگ کارشتہ قائم کرنے کا عمل تخلیق ہے۔ آبنگ کی وحدت کا تصوریت قیتی ہے۔ رقص، موسیقی، مجسمہ سازی اور تقمیر سازی کے اعلیٰ ترین نمونوں میں آئیں آبنگ کی وحدت نظر آئی، اس طرح جاال وجمال کے شدید احساس کے ساتھ حسن کادائر دوسیع تر ہو گیا۔ حسن مطلق سے مادی اشیاء و عناصر کے باطنی رشتوں اور ان کرداخل آبنگ کی وجہ سے حسن (سندریہ) اور عظمت اور و قار اور عظیم تر آبنگ (لاوانیہ) کا احساس ملا۔

اس ممتازر بحان نے ہندو ستانی آرٹ میں وہ عظیم پیکر بھی تراشے جو موسیقی کے بہترین سرودھ اور ان کے آہنگ کے پیکر میں اور مختلف دریویوں اور دیو تاؤں کی صور تیں تیار کر لیتے ہیں۔ تخلیقی فزکار کاذبن دنیا کی تمام صور توں سے بلند ہو کرائی دنیا میں پہنچ جاتا ہے جہاں کوئی صور ت نہیں ہوتی اس منزل پر نئی صور توں کو خلق کرنے کا کوئی فطری جذب اس دنیا کے محسوس آ ہنگ اور اپنے وجود کے آہنگ کی وجہ سے بیدار ہو تا ہا اور تخلیقی عمل کے لحوں میں آ ہنگ اور آہنگ کی وحد سے بیدا ہوتی ہے۔ تخلیق کی جمیل کے بعد ایک انہائی خوبصور سے اور براسر اروحد سے کاشدید تر احساس اعلی سطح پر جمالیاتی آسودگی اور مسرسے عطاکر تا ہے۔ تخلیق کے لحوں میں شعور کی گہرائیوں میں صور تمیں اہر نے گئی ہیں اور ذہن کے کینوس پر جھاجانے گئی ہیں۔ اس طرح تخلیقی نقالی اور حقیقت کے التباس کے تصور میں اور کشادگی پیدا ہو جاتی ہے۔ یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ ''نقالی'' اور ''حقیقت'' کے التباس کے تصور میں اور کشادگی پیدا ہو جاتی ہے۔ یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ ''نقالی'' اور 'ختیقت'' کے التباس کے تصور میں اور کشادگی پیدا ہو جاتی ہے۔ یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ شن نظر اس 'خلیق خلیل کے تعلق سے پچھ سو چنے اور جاننے کی کو مشن ملتی ہے۔ فنی تخلیق اور حس کے چیش نظر اس 'خلیق خلیل کے تعلق سے پچھ سو چنے اور جاننے کی کو مشن ملتی ہے۔ فنی تخلیق اور خلیل کے نقل سے کھ سوچنے اور جانے کی کو مشن ملتی ہے۔ فنی تخلیق اور کے نالات سائے آ گے:

- حسن، مسرت اور خو شبو کااییاا حساس پیدا کرے جو دوسری تمام مسر توں اور خو شبوؤں ہے مختلف ہو۔
- 🗨 💎 حسن،اعلی برتراورار فع کیفیتوں کے ساتھ ماورائےادراک کی روشنیوںاور خوشبوؤںاور آوازوں کی علامت ہو۔
- حسن آفاقی کا کناتی مسرت عطا کرے جس سے انفرادی طور پر آنند ملے۔ ذہن کے خلیقی تحرک سے خلیقی بیجانات بیدار ہو کر جذباتی لہریں یا بیجانات بیدار کرتے ہیں اور احساس حسن آفاقی جذباتی لہروں کی صورت اختیار کرلیتا ہے۔

ہندوستانی جمالیاتی افکارو خیالات کے پیش نظر مجموعی طور پریہ کہاجاسکتاہے کہ کا نئات کے باطن میں جو پر اسر ار آہنک ہیں ان کا تخلیقی اظہار آہنگ کی اسی وصدت سے فنون لطیفہ میں ہو تاہے۔

روشن، پر چھائیں، آواز اور رنگ اور کھو کھلے پن، انتشار اور خلاے فزکار کا باطنی رشتہ قائم ہو تا ہے۔ تخلیقی عمل نروان کی ای منزل کی طرف لے جانے کانام ہے، فنون لطیفہ میں ای وحدت کا اظہار مختلف انداز ہے ہو تا ہے۔ کا نتات کے بعض آ جنگ ہے انسان خوف زدہ بھی ہوا ہے اور اسے جبرت بھی ہوئی ہے کیلن جب فزکار وجود کی گہرائیوں ہے اپنے آ جنگ کے ساتھ او پر اٹھا ہے اور اس نے کا نتات کے آ جنگ کے ساتھ رشتہ قائم کیا ہے تو کا نتات کے آجگ میں جذب ہو کر لطیف اور مسرت آ میز بن گئے۔ فن کار کے باطن کا آجنگ ان میں نئی تنظیم پیدا کر تا ہے۔ معالمہ خواس اور حسیات کی

اعلی سطحوں کے شعور کا ہے، فزکار کی حسی کیفیتیں جتنی بیدار لیکنے والی اور گرفت میں لینے والی ہوں گی آ ہنگ کی وحدت اتنی بی دلفریب اور خوبصورت ہو گ۔ آ ہنگ اور آ ہنگ کے رشتوں ہے ہی علامتوں کی تخلیق کاخوبصور ہے سلسلہ قائم ہو تاہے۔

کہاجاتا ہے جب پر جاتی نے کا ئنات اور انسان کی تخلیق کی تو تخلیق کے بعد خود بھر گئے انہوں نے آبٹک کی پر اسر ار لہروں اور انہائی باریک سر سر اہموں سے خود کو ایک بار پھر 'نظم کیا۔ بڑے آرٹ کی تخلیق بھی ذات کی نئی شنظیم ہے اور یہ شنظیم باطن اور خارج کے آبٹک کی پر اسر ار لہروں اور انہائی باریک سر سر اہموں سے ہوتی ہے۔ دیکھنا رہ چاہئے کہ تخلیق فزکار نے کس شطح پر اپنے حواس سے آبٹک کی لہروں کو پایا ہے اور آبٹک اور آبٹک کی وحدت کاعرفان حاصل کیا ہے۔

ای نوعیت کے تخلیقی عمل میں خوبصورت ترین صور توں، آوازوں اور رنگوں کا احساس ملتا ہے آئیک کی مدد سے فزکارا پنے تجربوں کی انتہائی گہری سطحوں تک جاتا ہے اور اسے محسوس ہو تاہے کہ کا کنات اپنے وجود سے نکل کر دو سطحوں پر ظاہر ہوتی ہے، پہلی سطح عمل اور بے قراری کی ہے اور دوسرک 'نروان' (Nirvana) خاصو تی اور سکون اور آئندگی ، فزکار بھی جب اپنے وجود سے باہر لکلتا ہے تو ان ہی دوسطحوں کا احساس دیتا ہے۔ نروان ، خامو تی، سکون اور آئندگی سطح اعلیٰ ترین تجربوں کاسر چشمہ بن جاتی ہے۔

ہندہ ستانی جمالیات نے جمالیاتی مسر صاور جمالیاتی آسودگی کو فیکار اور قاری دونوں کے بیجانات، جذبات اور تجربات کی اس شظیم میں پانے کی کوشش کی ہے جو آ ہنگ اور آ ہنگ کی وحدت ہے ہوتی ہے۔ ماحول یا حالات کااثر پورے دجود پر جو تا ہے، فطری اور نامیاتی انتشار اور سکون کا تعلق بھی ای سے ہوتی ہے۔ باطن کا آ ہنگ انتشار اور سکون دونوں سے متاثر ہوتا ہے۔ تخلیقی فن سے آ ہنگ کی دونوں باطنی سطحوں کا اظہار ہوتا ہے۔ حواس، جوان اور جذبہ سب کی شدت نمایاں ہوتی ہے۔ فہ کارشعوری اور غیرشوری طوپر ان میں شظیم یاتر تیب پیدا کرنے کی کوشش کرتا ہے تاکہ خارج یا فطرت کے آ ہنگ ہو سکے۔ یہ پوراعمل تخلیق ہے۔

انسان کے تجربوں کے بھر میں داخلی زندگی کا بھی آبٹ ہے اور اس کی زندگی مختلف منزلوں کے تجربوں کا آبٹک بھی ، داخلی زندگی کا آبٹک زندگی اور موت کے تجربوں کے آبٹک سے بھی اس کے وجود رزندگی اور موت کے تج بوں کے آبٹک سے بھی اس کے وجود کا آبٹک متاثر ہوتا ہے۔ برحت ہوئے وردن اور در ختوں اور اشیاء و عناصر کی بدلتی ہوئی صور توں کا آبٹک بھی اس کا تجربہ ہوتا ہے۔ ان تمام تج بوں کے آبٹک متاثر ہوتا ہے۔ برحت ہوئے ق فذکار کے شعور میں گہرائی اور معت بیدا ہوتی ہے تواس کے آبٹک کا شعور خود اپنیا طن میں آبٹک کی گہری سطوں کا شکل کے ساتھ جب ایک تکیتی فذکار کے شعور میں گہرائی اور معت بیدا ہوتا ہے ، بیدائش اور موت، عورت اور مرد، کا کناتی عناصر کا حسن شعور عطائر تا ہے اور وہ آفاتی کا کناتی وائر سے یا گہر کو شدت سے محسوس کرنے کے لگتا ہے ، بیدائش اور موت، عورت اور مرد، کا کناتی عناصر کا حسن تخلیق اور تخریب تخلیق کے پر اسرار آبٹک سے اس کے شعور کار شتہ ہو تا ہے اور جب تخلیق کے پر اسرار عمل میں وہ او پر اٹھتا ہے یا ندر از تا ہے بور اس کی اعلی میں اس کی اعلی میں میں اس کی اعلی میں میں اس کی اعلی ترین منزل ہوتی ہے۔ اندازہ کیا جا ساتھ کی اور باتوں کے علاوہ آبٹک کو کتنی ایمیت دی گئی ہے کہ اس میں احساس، جذبہ ، اوراک و خان سب شائل ہیں۔ آبٹک بی اے حسن کی اعلیٰ ترین سطوں سے آئنگ کو کتنی ایمیت دی گئی ہے کہ اس میں احساس، جذبہ ، اوراک و خان سب شائل ہیں۔ آبٹک بی اس کی اعلیٰ ترین منزل ہوتی ہے۔ اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ اور ایا توں سے خان کا سکون یا آئند متا ہے۔

کئی پھولوں کی پیکھڑیاں دن میں دعوت نظارہ دیتی ہیں اور را توں کو بند ہو جاتی ہیں۔ کئی پودوں کی پیتاں یہ احساس دیتی ہیں جیسے ان پر غنودگی کی کیفیت ہے اور بس وہ سو جانا چاہتی ہیں۔ چو میں گھنٹوں میں حیاتیاتی آ ہنگ کا ایک عجیب پر اسر ار لیکن ساتھ ہی انتہائی د لنواز سلسلہ قائم رہتا ہے۔

یو دوں اور پھولوں کا باطنی تح ک جے جدید سائنس داں 'موروثی تح ک' کہنے لگے ہیں فطر ت اور کا نئات کے آہنگ کا احساس دیتا ہے، شہد کی کھیاں پھولوں اور پودوں کے آہنگ کو محسوس کرتی ہیں اور ان سے رشتہ قائم کرتے ہوئے ایسے کمحوں میں ان پر آ میٹھتی ہیں جب رسیا شہد دینے یا عطا

کرنے کا جوش ابھر تا ہے ۔ حیاتیاتی وقت کا کوئی تصوریا احساس آبٹک اور آبٹک کی وحدت کے بغیر پیدا نہیں ہو سکتا۔ انسان کی جنسی زندگی ہویا کیژوں، پر ندوں اور جانوروں کی جنسی زندگی، آبٹک کا تحرک بردی اہمیت رکھتا ہے۔ چاندنی رات میں آبٹک کے تحرک کی کیفیت(1) اند میری رات کے آبٹک کے تحرک سے مختلف ہو جاتی ہے۔

صنی کاذب کا آبنگ،اشیاہ، عناصر کے آبنگ ہے اپنے طور پر رشتہ قائم کر کے عجیب دخریب وصدت کااحساس عطاکر تاہے۔ بعض مہینوں کی را تمل اور بعض مہینوں کے دن جنسی عمل میں شدت پیداکر دیتے ہیں۔ کیڑوں کے تحرک اور پر ندوں اور جانوروں کے رقص جیسی حرکوں کامشاہدہ کموں کے پیش نظر کیا جائے تو فطر ت کے آبنگ ہے ان کے رشتوں اور ان کے آبنگ کی حرکی کیفیتوں کا پہتہ چلے گاجو وصدت کی جانب بے اختیار بڑھتی ہیں۔
موریہ نہ کار'آ ہنگ کی وصدت کے عرفان کے لیے ہے۔ اس کے بارہ تیور اور عمل کی تر تیب چکر کے آبنگ کے لیے ہے۔ یوگ نے آبنگ اور آبنگ کی وصدت کے عرفان بی کے اصول مقرر کیے ، تانتر نے خاکوں ، تصویروں ، استعاروں اور علامتوں ہے اس سے با کی کو سمجھایا ہے اور آبنگ کی وصدت براصر ارکباہے۔

جمالیاتی تجربہ اور آئیک (Dhavani) سے حسن کاوہ تصور پیداہواجو برہم ہے اور جس سے لوئی شے علاصدہ نہیں ہے۔ تخلیقی فزکار، تخلیقی علی میں صرف وحد سے کاعر فان حاصل نہیں کر تا بلکہ خود اس کا حصہ بن کر جمالیاتی تجربوں اور آئیک کی خوبصور سے ایشا کر تا ہے۔ خالص شعور کی یہ منزل خود اسیخ وجود کی روشنیوں سے آگائی کی منزل ہے۔ اعلیٰ ترین تخلیق کود یکھنے والا ایک ساتھ 'چکر' کے حسن کو پاتا ہے اور صرف میں نہیں بلکہ وہ اس حسن کود کیے کو ایک کھمل نیند (Susupti) میں ڈوب جاتا ہے۔ تخلیقی فزکار تووہ ہے جو قاری یاسامع یا فن کو دیکھنے والے کو اس کیفیت میں ڈال دے۔ ممل نیند کی ہے کیفیت بھی غیر معمولی ہے۔ اس کے لیے یہ بھی نروان کی ایک منزل ہے ، ایسی منزل کہ جہاں آئیک کی وحد سے حسن کا سیاع و فان عطاکرتی ہے ، جمالیاتی تجربہ اس طرح لا شخص (Sadharani) اور تجربیدی اور اورائی (Aloukika) بن جاتا ہے اور فوراس کے وجود کا آئیک ہم جانب سنائی دینے گئی ہے۔

'مایا' (کا کانی التباس) ایک 'منی خیز اصطلاح ہے۔ اُخیشد میں اے تاریکی، یانا معلوم عپائی کی صورت کا تجربہ کہا گیا ہے۔ کس عپائی کاعلم نہ ہوتا تجربہ کا ذریعہ ہے۔ لہذا 'مایا کا انحصار بھی شعور پر ہے۔ اس طرح 'مایا' یاکا کائی التباس، کا کنات اور انسانی شعور کے عرفان کا ذریعہ بن جاتا ہے۔ کا کنات اور انسانی شعور دونوں ایک دوسر ہے ہے مسلک ہیں، کا کنات کے جس پہلوکا شعور صاصل نہیں ہو تابظاہر اس کا کوئی وجود نظر نہیں آتا۔ اس کا کنات اور انسانی شعور جو شے یا حقیقت کو نہیں پاتا اس کی کوئی حیثیت نظر نہیں آتی۔ 'مایا' یاکا کناتی التباس علم یا گیان سے بہت دور مختلف سطحوں پر اپنی کیفیتوں ہے۔ آشاکر تا ہے۔ یہ تمام سطحیں اپنی فطرت میں ماور ائی ہوتی ہیں اس طرح کا کنات اور شعور کارشتہ قائم ہو تارہتا ہے۔

غور کیجئے تو محسوس ہوگا کہ بنیادی طور پر یہ آجگ اور آجگ کا پراسر ار باطنی رشتہ ہے جس ہے ایک وحد ت کے شین بیداری یاا تدرونی جاگرتی (۱) یدروس تھینز (Androsthenes) سکندر کے ساتھ ہندہ ستان آیا تھا اور بہاں اس نے پودوں کے آجگ کا مطالعہ کیا تھا۔ اندھری رات میں ہو تی ہیں جول کھلتے ہیں وہ عوباً سفید کیوں ہوتے ہیں۔ اس لیے کہ وہ اندھیری رات میں روشن کے بیگر بن جائیں گائیں ہوتا ہے ؟ شب میں بعض بیتاں بیکی نیند میں کیوں ہوتی ہیں ؟ان پر غنودگی کیوں طاری ہوتی ہے ؟ ایندروس تھینز نے اپنے مشاہدوں کو تحریر کیا تھا۔ اب تو Chronobiology نے ایک علم کی صورت کیوں ہوتی ہیں وہ آجگ اور آبنگ اور زندگی کے رشتوں پر ایک ہزار سے زیادہ مختیق مقالے اور مضامین ہر سال شاکع ہور ہے ہیں۔ Bio اختیار کرلی ہو اور آبنگ فاص موضوع بن مجاب و قت اور آبنگ فاص موضوعات ہیں مغربی جرمنی کے Rythm وہ بید سائنس دانوں کا فاص موضوع بن مجاب و قت اور آبنگ فاص موضوعات ہیں مغربی جرمنی کے Sue Binkeley کو بیشر مان سوئی میں۔ پروفیسر الیف فوسفیت و غیرہ کے چیش نظر انسان کے جسم کی حرارت اور حرکت اور وقت اور محمول سے ان کے رشتوں پر تحقیقات ہو رہی ہیں۔ پروفیسر الیف فوسفیت و غیرہ کے چیش نظر انسان کے جسم کی حرارت اور حرکت اور وقت اور محمول ہے ان کے رشتوں پر تحقیقات ہو رہی ہیں۔ پروفیسر الیف بالیری Human Rhythams کو اپنا فاص موضوع بنار کھا ہے۔ 1968ء کے بعداس علم کے مطالع میں شدت آگی ہے۔ بالیری اس کی مطالع میں شدت آگی ہے۔

پیدا ہوتی ہے۔ مایا کوایک ایسے خوبصورت پردے ہے تعبیر کر سکتے ہیں جو کا نئات کے اوپر موجود ہے اور جسے حواس کے ذریعہ محسوس کیا جاسکتا ہے۔ حس سطوں پر اس کا شعور ای وجہ سے ہے 'مایا کا نئات کے وجود کی فطرت ہے۔ تخلیقی عمل میں سے پردہ انستا ہے اور نئی صور تمیں سامنے آنے لگتی ہیں جس سے خالص جمالیاتی انبساط حاصل ہو تاہے بہی جمالیاتی عرفان اور جمالیاتی انبساط فنی تخلیق کا جو ہر ہے۔ ہیدوستان کی تاریخ بھورت المک ہے، سر اٹھائے دور دور تک پہاڑوں اور ان پہاڑوں ہے اُبلتی غدیوں نے جہاں قد کم ہندوستان کی تاریخ کو مرتب کرنے جی نمایاں حصہ لیا ہے وہاں اس ملک کے فنون لطیفہ اور آچاریوں اور فذکاروں کے جمالیاتی شعور کی تفکیل جی بدد کی ہے۔ ہمالیہ بغد ھیا چل، بخر بڑگاں گئا، جمنا، سندھ، چتاب، راوی، ستلج، آسام اور دکن کی ندیوں، مختلف علاقوں کے خوبصورت جانوروں، پر ندوں، بدلتے ہوئے موسموں، حسین اور خوبصورت وادیوں، سر سر مید انوں، چشموں اور آبشاروں نے طرح طرح کے احساس تبیدا کیے، اپنے آہنگ کا احساس بخشا، زعدگی کے حسن و جمال کو سمجھایا، پیکر تراثی اور علامت سازی کا شعور دیا۔ قدیم تر علامتوں اور آبشک کا احساس دیا ان کے ساتھ طوفان، آندھی، سیالب، سو تھی اور و بران دھر آن اور اکسیا، ذبین کی آبیاری کی، ماورائے اور اک کے پر اسرار آبٹک کا احساس دیا ان کے ساتھ طوفان، آندھی، سیالب، سو تھی اور و بران دھر آن اور رگیتائوں، چنگوں کے اندھی، سیالب، سو تھی اور و بران دھر آن اور میشان کی ساتھ اور و بران دھر آن اور میشان کی ماورائے اور اک کے پر اسرار آبٹک کا احساس دیا ان کے ساتھ طوفان، آندھی، سیالب، سو تھی اور و بران دھر آن اور علامت سازی کے عمل میں ان کے تجر بے بھی بڑی جیٹس بیکر تراثی اور میشان کے تجر بے دیے۔ المیہ کا احساس شدید ترکیا، پیکر تراثی اور علامت سازی کے عمل میں ان کے تجر بے بھی بڑی ایمیور سان کی تاریخ بیان ان سب کا تعلق ان سے تہر اب ہیکورستان کی تاریخ بہاں کے قلیف اور و بیشت، مجبور کی کا احساس ذات میں سمٹ جانے کا رویہ، میلن پیکر وں کی تھیلی ، ان سب کا تعلق ان سے تہر اب بھروستان کی تاریخ بہاں کے قلیف اور اور بیات، اس مٹی کی ابعد الطبیعات، سماشی نظریات اور فنون لطیفہ کی جمالیات کی بنیادان دونوں قدم کے تجر بوں بی جور کی کا دسان کی تجر بوں کی تھیلی ، ان سب کا تعلق ان سے تجر بوں ب

آہگ اور آہنگ کا یہ پراسر اررشتہ اور اس پراسر ارشے کا حی تجربہ تھا کہ شیو خوبصورت ندیوں اور آبشاروں کا سر پہشمہ ہے، نٹراج نے بلند پہاڑوں پرر قص کیا، رقص کامر کز کا نتات کاول بنا، گنگا، سندھ اور دوسری ندیاں 'ان' بنیں، گنگا حتی تجربوں اور باطنی کیفیتوں میں جذب ہو گئا۔ بورے اور تھے پیڑز ندگی کی علامت بن گئے، پچھ مویش اور جانور حدور جہ مقدس بن کر بعض تہہ دار تجربوں کے پیکر ہو گئے، کی جانور نے ایسے دیو تاکی صورت اختیار کرلی جس سے دھرتی ماں کی مخلیق ہوئی۔ وشنوکی ایسی خاموش اور ساکت صورت خاس ہوئی جو تخلیق کا نتات اور دھرتی کی حاس تھا ہوئی چر تخلیق کا نتات اور دھرتی کا تات اور دھرتی کا بنات اور دھرتی کی پراسر ار خاموشی کا حدور جہ معنی خیز علامیہ بن گئے۔ 'شیولنگ کا نتات کا سر چشمہ بن گیا۔ سکون اور حرکت ، خاموشی اور آہنگ کا نتات کی جلال و جمال ، زر خیز می اور ویرانی کے جانے کتے حسیاتی اور جمالیاتی پیکر آہنگ اور آہنگ کے اس پراسر ار شتے اور حسن مطلق اور آہنگ کا نتات کی وحدت کا شعور بخشتے ہیں۔

تری مورتی کی تخلیق کا جلوہ آہنگ اور آہنگ کی وحدت کا جلوہ ہے۔ کا کناتی روح "تری مورتی " میں جذب ہو گئے ہے، سب سے عظیم پیکر کے آہنگ کی تین مختف سطحوں کو الگ الگ بھی دیکھا گیا ہے اور ان تینوں لہروں کو مجسم بھی کر دیا گیا ہے۔ ایک آہنگ کا احساس اس چرے سے دالیا گیا ہے جس کے ہونٹ بند ہیں، پر اسر ارخاموش ہے، عظیم پیکر کی ذات باطن میں ڈوب گئے ہے، چرے پر انتہائی پر کشش سکون ہے، استفراق کی مجیب ممالیاتی کیفیت ہے۔

دوسرے آ مک کااحساس اُس کے چرے سے ملتاہے جو پیار، محبت، آرزومندیاور جذباتی کیفیت سے سر شارہے۔ جس کی خوشبو تخلیق

کی علامت کوداضح کرتی ہے۔

19

تیسرے چہرے کا آہنگ ان دونوں ہے مختلف ہے، تیسر اچہرہ کمی قدراد اس سوچنا ہواغور کر تا ہوا نظر آتا ہے۔ ساتھ ہی اس چہرے پر قہراور جلال کی ایک گرم روشنی ہے جو باہر کی طرف لیکنے والی ہے۔

عظیم پکر کے بیہ تین آ ہل

ایک ہی و صدت کی یہ تمین جہتیں ہیں جن ہے کا نئات کے پورے عمل کا باطنی رشتہ ہے۔ پھول ، پودے ، پر ندے ، آگ ، ہوا، پانی ، آسان ، بادل ، سورج ، چا ند ، ستارے ، غار ، پھر ، سب اینے پر اسر ار آ ہنگ کے ساتھ حسیات سے جذب ہوئے اور آ ہنگ کی و صدت کے احساس و شعور کے ساتھ پہاڑ وں اور ان کی چو ٹیوں ، غار وں اور مندروں پر بے شار جمالیاتی پیکر رقیس کرنے گئے۔ وادی سندھ کی ماں ، رقاصہ ، دیو تا، آگ ، پودے ، بھول ، بھینے ، گینڈے اور چیتے و غیر ہ کی علاستیں جہاں ہندو ستانی جمالیاتی لا شعور کی و سعت اور تہد داری کے ایسے نقوش اور پیکر بن گئے جن کی فکر کی اور جمالیاتی روایات سے اندھروں کے اندھروں کی دوایات سے اولیں نقوش کی حیثیت سے یہ علامتیں سانے آئی ہیں اور ہندو ستانی افکار و خیالات اور ہندو ستانی جمالیات کا سنہر ایاب بن گئی ہیں۔

اس طرح اجنا کی تصویریں گوتم بدھ کے بجسے ،سانجی اور امر اؤتی کے استوپ،سارنا تھ کی لاٹ ،الورا کی منقش خانقا ہیں، باغ کے غاروں کی نقاشی، ینہ ڈکل (دکن) بادامی اور ایہوے کے مندر ہندوستانی فنون لطیفہ اور ہندوستانی جمالیات کے مستقل عنوانات بنتے گئے ہیں۔

مہابھارت سے پہلے گیا کی تمثیل توجہ طلب ہے۔ کا ئنات ٹوٹ کر پھل چی تھی۔ مار کینڈید رخی کا کنات کے مندر میں بہتے ہوئے جارہے تھے کہ ان کی نظر ایک بے فہر سوئے ہوئے نوجوان لا کے ہر بڑی، وہ ایک خوبصورت در خت کے پنچ سویا ہوا تھا، مار کنڈید رخی اس نوجوان لا کے منہ کے اندر چلے گئے اور وہاں جہنچ ہی جرت زدہ ہو گئے اس لیے کہ وہ کا ئنات جو ٹوٹ کر پھل گئی تھی اپنچ تمام حسن و جمال کے ساتھ ان کی نگاہوں کے ساخت تھی وہ وشنو تھے جن کے باطن میں وہ جرت انگیز مجز وہ کھے رہے تھے۔ ہمگوت پران میں بہی تمثیل تھوڑی می تبدیلی کے ساتھ کر شن کے تعلق سے ملتی ہے۔ یہود ھاانپ بیٹے کے اندر جھانگ کر پوری کا کنات کا نظارہ کرتی ہیں۔ یہ دونوں شمثیلیں و حدت اور آ ہمگ اور آ ہمگ اور آ ہمگ دو حدت کوا یک سے زیادہ مزلوں پر سمجھاتی ہی ختی ہیں فرق صرف انتا ہے کہ کرش کی تمثیل کی مابعد الطبیعاتی جہتیں کا کنات اور تمام اشیاء و عناصر کی و حدت کوا یک سے زیادہ مزلوں پر سمجھاتی ہیں۔

و شنو، مخص اصغر (آتم) (Microcomic Soul) اور مخص اکبر (برہم) (Microcomic Soul) دنوں میں ایک ہی و صدت کی علامت ہیں کہ جن ہے ہر چھوٹی بڑی شنے وابسۃ ہے۔ ہر شے کا آبٹک ای سر چشنے کی دین ہے۔ ان کے تمین قد موں کے نشانات ہے آسان، دھر تی، اور اشیاء و عناصر ہیں۔ ان سموں کو ان ہی تئین قد موں کے نشانات سے سہار الماہو اہے۔ ان کا وجو د ان ہی ہے قائم ہے۔ وشنو ابدیت کے ناگ است (سیش) پر سوتے ہیں جو موت، خاموشی، زہر اور ان دیکھی کا تنات کی علامت ہے اور بیدار ہو کر گرودہ، (Garuda) پر شخر کر پر واز کرتے ہیں جو جنم ، زندگی، حرکت ، جلال و جمال و جمال ، تخریب و تقییر اور نئی تخلیق کی علامت ہے۔ (1) خاموشی اور آبٹک حرکت کی و صدت، زندگی، اور موت ، بہتر علامتیں اور کیاہو سکتی تھیں۔

انسان کی تخلیق اور تخلیق کا ئنات کے متعلق جو معنی خیز تمثیلیں ملتی ہیں وہ بھی وصدت کا ئنات اور وصدت جلال و جمال اور آ ہنگ اور آ ہنگ کی

```
وحدت کی جانب اشارہ کرتی ہیں،اپنشد کے مطابق ابتداء میں پرش(مر د) کی صورت یہ کا نئات 'آتم' (عظیم تربنیادی روح) تھی، پرش نے ہر جانب
                     ریکھااس کے وجود کے سواکہیں کچھ نہ تھا، صرف وہی تھا،اس نے کہا" میں ہوں"!لفظ میں کا جنم اس کمیے ہواوہ خوف زدہ ہوا۔
             پھر سو بنے لگا"جب میرے علاوہ کوئی نہیں ہے، میرے وجود کے سواکچھ نہیں ہے تو پھریہ خوف کیوں؟"اس کاخوف حا تاریا۔
                                                  لین دومسرور بھی نہ تھا، مسر توں کا طالب تھا، کوئی تنہامسر تیں حاصل نہیں کر سکتا۔
                                                                                                                  اسنيابا
                                                                                                    اس کے علاوہ کو ئی اور بھی ہو
                                                        اور جاہت کے اس احساس کے ساتھ ہی ایک مر داور ایک عورت نے جنم لیا۔
                                                                                             دونوں ایک دوس ہے میں جذب تھے
                                                                                                  ده د و پیکروں میں تقسیم ہو گئے
                                                        لیکن محسوس ہواا یک دوسر ہے ہے الگ رہناادھوری مسرت عاصل کرناہے۔
                                                عورت نے اس خلا کو بر کر دیااور وہ اس میں جذب ہو گیااور تخلیق کا سلسلہ جاری ہو گیا۔
                                                             عورت نے تمام حانوروں، پر ندوںاور کیڑوں کی صور تبی اختیار کیں۔
                                                                                      تومر د بھی ای طرح اپنی صور تیں بدلتارہا۔
                                                                         ادریر ندوں، جانوروں اور کیڑوں کے جوڑے جنم لیتے گئے
                                                               مر د کے منھ سے 'اگن' نے جنم لیاادر جو شے نم ہو کی وہ منی سے ہو گی۔
                                                                                  اور سوم رس ای منی کی دین ہے یاوہ خود منی ہے
                                                                                       سوم انتاك لذيذاور خوشبودارسيال غذاب
                                                                                                             غذائرباني با
                                                                                                 ا گنی،اس کی لذت ہے آشناہوا
                                                                                          تو ہر ہما کی سب سے عظیم تخلیق بن گیا
                                                                                                         يه سيال غذا بحتم ہو گئی
                                                                                                         توسوم ديوتانے جنم ليا
                                                                                               "سوم ديوتا" سوم رس كااوتارب
                                                                         جوتمام لذتون اورتمام مرتون من رشته پیدا کرتار ہتاہے
                                                                    حسن کا ئنات کود کیھنے کے لیے براسر ار نشہ طاری کر تار ہتاہے۔
                                                                 آبك اور آبك كى وحدت كاحساس اى برامر اررشتے سے ملتاب!
```

رگ دید میں پرش کے ایک ہزار سرایک ہزار، آنکھیں اور ایک ہزار پاؤں طبتہ ہیں اے تقسیم کیا جاتا ہے، اس کے شعور سے چاند طلق ہوتا ہے، آنکھوں سے آنی، اور اندر پیدا ہوتے ہیں، توت حیات یا سائس سے ہوا۔ (وابو) کی تخلیق ہو تیجے۔ ناف سے نضائیں

جنم لیتی ہیں ، ماتھے ہے آ سان کا ظہور ہو تا ہے ، پاؤں سے زہین ، کان سے آ سان کے نطے وجود ہیں آتے ہیں۔ یہ انسان کی پہلی قربانی تھی کہ جس سے کا نئات کی تخلیق ہوئی۔ اس کے وجود کا آ ہٹک ہے جو ہر جگہ قائم ہے۔ اپ آ ہٹک سے رشتہ قائم ہو جا تا ہے تو تخلیق قو تمی بیدار اور متحرک ہو جا آ ہیں ، آ ہٹک اور آ ہٹک کے رشتہ کے احساس اور ان کی وصدت کے عرفان سے عظیم تر سر تمیں حاصل ہوتی ہیں۔ بڑا تخلیقی فذکار رشتہ کے اس احساس اور وحدت کے اس عرف کان سے سر تو ساور لذتوں کی ایک کا نئات سامنے رکھ دیتا ہے۔ ایوگ اور تائتر میں آ ہنگ اور آ ہنگ کی وحدت ہی سب سے قیتی جوہر ہے، کنڈ لنی یوگ (Kundalani Yoga)) کی جونئی دریافت ہوئی ہے۔ اس سے اندازہ ہو تاہے کہ انسانی جسم کے چھے خاص مرکزوں کی اہمیت کیا ہے۔ کنڈ لنی شختی بنیادی قوت ہے، شیو کے حتی تصور نے اس طاقت کا احساس عطاکیا ہے۔

جنگلوں کی زندگی سے غاروں کی زندگی تک اس شکتی نے انسان کو باطنی طور پر بیدار کیا ہے اور خار جی طور پر جدو جہد کرنے کے بہ پناہ حوصلے عطا کیے ہیں اس شکتی کو بیدار کرنے کی خواہش کی نہ کی طور معطا کیے ہیں اس شکتی کو بیدار کرنے کی خواہش کی نہ کی طور اہتر گئی ہے ابر گئی ہے ہوں اس شکتی کو بیدار کرنے کی خواہش کی نہ کی طور پر جاگرتی پیدا ہوتی ہے ابتداء سے رہی ہے۔ اس کی پہلی پیچان غیر معمولی احساس کی مزل پر ہوگ۔ یہ طاقت ایک مسلس عمل ہے جس سے باطنی طور پر جاگرتی پیدا ہوتی ہے اور تمام جسمانی اور پھھ اس طرح کہ انسان کا تخیل اور اس کا وجدان اور اس کی باطنی طاقت بیدا ہو جاتی ہے ہوگئی نیچے سے او پر کی طرف جاتی ہے اور تمام جسمانی منزل مرکزوں سے گزرتی ہوئی معتبا کو چنتی جاتی ہے اور اس کی منزل مرکزوں سے گزرتی ہوئی معتبا کو چنتی جاتی ہے اور اس کی منزل منزل میں رار (Sahasrara) ہے اور اس کی لید وہ رح کی آزاد کی شیو کی داستان یقینا صدیوں کے تجربوں میں بہت پہلے پیملی ہوگ ۔ وسعت اور بلندی کے آرج پاکس نے یقینا سی من نمایاں حصہ لیا ہے۔ تا تروں نے شعور کے ان مرکزوں کی نشاندہ کی کی ہے۔ ریڑھیار یڑھ کی ہڈی کی آخری سرے یا آخری سے کا پکس نے یقینا سی من نمایاں حصہ لیا ہے۔ تا تروں نے شعور کے ان مرکزوں کی نشاندہ کی کی ہے۔ ریڑھیار یڑھ کی ہڈی کی آخری سرے یا آخری سے ان اس کی مرکزوں کی شاندہ کی کی ہے۔ ریڑھیار یڑھ کی ہڈی کی آخری سرے یا آخری سے بیا ترقی مرکز یعنی ساہس رار (Sahasarara) کے شکتی سنر کی ہے۔ انسان کے جم کے سب سے نیلے ھے جم سے بینی پشت پناہ کی تورہ ہوتی ہوارا، ساتویں مرکز یعنی ساہس رار (Sahasarara) کے شکس سرتے ہے۔ انسان کے جم کے سب سے نیلے ھے جم سے بینیادی توت موجود ہوتی ہوادرای سے جم کندہ ہو۔

اس طافت کو تا نتروں میں کنڈلی کہا گیا ہے ، مثل دھاراس کی آباجگاہ ہے اے کنڈلی اور کنڈلی دونوں کہاجاتا ہے۔ یہ جنگتی سانپ کی طرح کنڈلی مارکر بیٹھتی ہے اور جب متحر ک ہوتی ہے تو سانپ کی طرح بل کھا کر اوپر کی جانب بڑھتی ہے۔ اس کا سب سے قدیم نام 'بو جنگی' یہ جو جنگی' ہے یعنی سانپ!اور یہ لفظ ہمیں تا نتروں کی تخلیق ہے بہت بیچھے گہرے اندھیروں میں بعض حسی تصورات کو ٹنو لئے پر اکساتا ہے۔ یہ غیر معمول طاقت ہے جو بیدار اور متحر ک ہوتی ہے تو جانے کتنے امکانات روش ہو جاتے ہیں۔ انہیں شدت سے متحر ک کیا جاتا ہے تو انسان انتہائی بلندیوں پر گیان کی بیدار اور متحر ک سے ہتا ہو تا ہے۔ پو جنگی یا بھو جنگی (سانپ) کے پورے عمل کو بھوت سدھی کہا گیا ہے یعنی جسم کے تمام عناصر (بھوت) کوپاکیزہ کرنے کا محل و مدت طال و جمال کا یہ قدیم تصورانتہائی غیر معمول ہے ، لا محدودیت سے آشا ہو کر اس میں جذب ہو جانے کی آرز و اور اس کی تحمیل دونوں غور طلب ہیں ، آبنگ اور و مدت کا عظیم تجربہ حاصل ہو تا ہے۔

ہندوستانی جمالیات میں کنڈلنی کا قدیم ترین حیاتی تصور جذب نظر آتا ہے۔ رتص مجسمہ سازی اور تغییر سازی میں شعور کی کئی سطوں کو اپنی فنکارانہ کاوشوں سے اعلی ترین سطحوں پر لے جانے یا نہیں ارفع ترین سطحوں میں تبدیل کرنے کی ہمیشہ کو شش کی گئی ہے۔اس لیے کہ فنکاروں کے نزدیک تخلیق اعلیٰ، برتراور عظیم ترشعور کا مظہر ہے۔ بیشعور الفاظ ہے اورا"ذات لا محدود" ہے،اندر بل کھا تاہے، بھیلتا ہے اور شعور کی اعلیٰ ترین سطح پر ظہور پذیر ہوتا ہے۔ شعور (فتحق) کی صورت میں تبدیل ہوجاتا ہے اور عظیم تر شعور (شیو) تک پہنچ جاتا ہے۔ اے بھی متحرک کر دیتا ہے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ شیواور فتحق دونوں ایک ہی شعور کے دو پہلو ہیں ایک ہی سچائی کے دور خ! شیو ساکت ہے اور فتحق متحرک ، لہذا شعور کا یہ متحرک پہلو بیدار ہوتا ہے جس کے پہلو بیدار ہوتا ہے تو بلندی پر پہنچ کر شیو کو بھی متحرک کر دیتا ہے ، فتحق میں جذب ہوجانے کے بعد شیو فتحق کا کا کنا تی تصور بیدار ہوتا ہے جس کے عظیم تروائر سے میں ہر شے ایک دوسرے میں جذب نظر آتی ہے بنیادی بات محل کی وصدت کا ہے ، آ ہنگ اور آ ہنگ کی وصدت کا کا کنات کے حسن کوایک وحدت میں دیکھنے اور محسوس کرنے کی آرز و آ ہنگ کی وصدت کی آرز دہے۔ کوایک وصدت میں دیکھنے اور محسوس کرنے کی آرز و آ ہنگ کی وصدت کی آرز دہے۔ اس حتی تصور میں صدیوں بعد 'تا متر وں 'نے مابعد الطبیعاتی اور وجدانی جہتیں بیدا کی ہیں۔

### 'و بھو'اور 'رس'

● ہندوستانی جمالیات میں رس (Rasa) کی اصطلاح کی معنویت پھیلی ہوئی ہے۔ اس کا تعلق سوم (Soma) سے بھی ہے جو انتہائی لذیذ، خو شبوداراورسیال غذائے ربانی ہے اسے نوش کر کے دیو تاحیات جاودانی پاتے ہیں، ابدی زندگی کا تصور کسی نہ کسی طرح اس سے دابستہ ہے۔ رس سے ویو تا اور اشیاء و عناصر لا فانی اور زندہ جاوید بن جاتے ہیں 'رس' بی تخلیق کو لا فانی بنا تاہے۔ تخلیق آرٹ کو زندگی بخشا ہے۔

تری موتی (برہما، وشنو اور مہیٹور) کے جمالیاتی عمل کے پیش نظر رس کی قدر قبت کا احساس اور بڑھا، یہ تینوں پیکر تیز سوں کا سر چشمہ بن گئے۔ رقص رسوں کا بنیادی سر چشمہ ہے، شیو کے آرکی ٹاپ اور نٹ راج کے حس پیکر نے رسوں کا عرفان عطاکیا۔ شیو کے تح ک کا انحصار شکتی کے عمل اور تحریک پر ہے اس لیے شیو کے ساتھ شکتی (عورت) کے آرج ٹائپ (Archetype) نے حواس خسہ کو بیدار اور متح ک کرنے اور رس کی معنویت کو تہہ دار بنانے میں مدد کی ہے۔

رس (Rasa) جلال و جمال اور ان کی و صدت کا احساس و شعور ہے۔ جلال و جمال ان کے مظاہر اور ان کی و صدت کانام! حسن کی و صدت کے دائرے میں حرکت کا نئات اور مظاہر کا نئات ، وجود کا جلال و جمال ، روح کا آزاد عمل ول کی مرکزیت اور حتی اور داخلی احساسات سب شامل ہیں۔ زندگی کے جلال و جمال ہے جو رس حاصل ہو تاہے اس سے جمالیاتی انبساط ملتا ہے اس طرح فنون لطیفہ کے رس ہی ہے جمالیاتی آسودگی حاصل ہو تی ہے۔

'رس' کے معنی ہیں:

منهاس شیرین،خو شبو،لذت،

لذت كوشيري بهي كها كياب اورترش اور نمكين بهي \_

شہداور شیریں اور ترش مجلوں اور چھولوں کے رس کی لذت کا احساس اس اصطلاح میں جذب ہے۔

'رگ دید' میں 'رس کا کوئی واضح جمالیاتی تصور نہیں تھا"سو" کے پودے کے رس کے تعلق سے اس لفظ کااستعال ہواہے۔ پانی، دودھ، اور لذت کی جانب بھی اس سے اشارہ کیا گیا ہے۔ اور پھر وہ وقت آیا جب'رس' تنقیدی اصطلاح بن کر کئی جہتوں کااحساس دینے لگا۔" تجربے کے سب سے بڑے جمالیاتی انبساطے اس کا تصور وابستہ ہو گیاشاعری کا مطالعہ کرتے ہوئے جورس حاصل ہوا اس سے شعور روشن ہو گیا۔

رس (Rasa) حسن کا جو ہر ہے اس کی روح ہے ، کا نتات کے حسن و جمال کا رس ہی ہمیں متاثر کرتا ہے اور جذباتی تخیل اور حس سطوں پر جمالیاتی مسرت اور آسودگی حاصل ہوتی ہے۔ فن کارا پنے بہتر جمالیاتی تجر یوں میں ڈو بتا ہے تو دراصل وہ ان تجر یوں ہے 'رس' حاصل کرتا ہے۔ رس کا حساس ہی تخلیقات میں رس پیدا کر تا ہے اور اے دوسر وں تک پہنچا تا ہے رسوں کے شین ایسی بیداری پیدا کر دیتا ہے کہ فن سے لطف اندوز ہونے والے اپنا احساس ہمال کے ساتھ ان رسوں کو خود اپنی ذات میں پانے لگتے ہیں اور جمالیاتی ابنساط (Aesthetic Pleasure) حاصل کرنے لگتے ہیں۔ اس طرح جمالیاتی ابنساط کادائر ہوسیع تر ہوجاتا ہے اور قاری پاسام تاس جمالیاتی چکرسے وابستہ ہوجاتے ہیں جو تمام رسوں کاسر چشمہ ہے۔

اس طرح رس ہمہ کیر جمالیاتی قدر ہے جو جمالیاتی شعور میں صرف کشادگی پیدا نہیں کر تابلکہ اس میں چک د مک بھی پیدا کر تاہے آسودگی اور سرت عطاکر تاہے۔ حاضرین یاناظرین کے باطن کے رسوں کو بیدار کر تاہے ، یہ جمالیاتی تجربہ بھی ہے اور تخلیقی آرٹ کی ارفع ترین صورت بھی۔ اعلی تخلیقی آرٹ کی علامت بھی ہے اور اس کا عطر بھی۔

رس ہندوستانی جمالیات کی ایک معنی خیز اصطلاح ہے جس پر ہندوستان کے اچاریوں اور نقادوں نے بڑی سنجیدگی سے غور کیاہے۔ بلاشبہ اس اصطلاح کی ہمہ گیر معنویت کی وجہ سے رومانیت، سیکس، ٹریجڈی، کامیڈی، طنز، مز اح اور ایپک وغیر ہ کی تخلیقی سطح کی ارفع صور توں کا احساس طلہ۔ رسوں کی تعداد کیاہے؟

کیارس کو تعداد ہے پہچانیں؟

ا یک ہی رس کی مختلف جہتیں تو نہیں ہیں؟

رس کی پیجان کس طرح ہو؟

کون ہے رس زیادہ اہم ہیں اور کیوں؟

بنیادی س کے سمجھا جائے؟

کیانورس کے علاوہ دوسرے رس بھی اہمیت رکھتے ہیں؟

رس اور جمالیاتی آسود گی اور جمالیاتی انبساط کارشته کیاہے؟

یہ سوالات اور اس قتم کے دوسرے سوالات ہندوستانی آ چاریوں اور قدیم نقادوں کے سامنے رہے ہیں۔ بھرت، بھٹ لولٹا، اسمبھ گہت، بھبھوتی، بھوج اور ہاہم بھٹ وغیرہ نے ان سوالوں پر کی نہ کی طرح غور کیا ہے۔ ان کے خیالات سے پید چلتا ہے کہ 'رس' اور' آنند' یا تخلیقی آرٹ سے جمالیاتی آسودگی اور جمالیاتی آسودگی اور جمالیاتی آسودگی اور جمالیاتی آسودگی اور جمالیاتی انبساط حاصل کرنے کا معاملہ ملک کے علائے جمالیات کے لیے ایک انہم موضوع رہا ہے۔ ان آ چاریوں کے ابھار ہوئے بعض نکات آج بھی غور و فکر کی دعوت دے رہے ہیں۔ جدید نفیات کی دوشنی ہیں ان کے خیالات کا مطالعہ اور دلچسپ اور فکر انگیز بن جاتا ہے اس لیے کہ جذبہ، احساس، جبلت، رویہ اور رجانات یہ سب علم نفیات کی وجہ سے حد درجہ معنی خیز بن گئے ہیں اور ان بزرگوں نے بوی مجرائیوں ہیں اثر کرانہیں سمجمانے کی کوشش کی ہے۔

رسوں کا تعلق ذبن ہے ، قدیم آ چاریوں نے جن نورسوں کے متعلق خیالات کا اظہاد کیا ہے دہ انسان کی نفسیات کی دہ ضح لیکن معنی خیز لہریں ہیں۔

ان بزرگوں کے خیالات کی روشنی ہیں ہم یہ سوچنے پر مجبور ہو جاتے ہیں کہ جب تک کہ انسان اپ شعور ہے اوپر نہیں اٹھ جاتا تخلیقی آرث ہے لفف اندوز نہیں ہو سکتا اور جمالیاتی آسودگی یہ جمالیاتی مسر ہے ماصل نہیں کر سکتا۔ خوبصورتی اور بدصورتی کا عام احساس اور تصور تو صرف شعور کا کر شمہ ہے۔ جغرافیا کی حالات، معاشرتی اقدار، تمدنی ماحول اور مقامی خیالات اور تصورات ہی حسن کی ایسی تقسیم کرتے ہیں۔ انسان کاذبن اور اس کا شعور حالات ہے متاثر ہو کر خوبصور ہے اور بدصورت عناصر کو اپنے طور پر پہچانتا ہے۔ شعور سے بلند ہو کر جب رسیا ہا ہے تو یہ تقسیم باتی نہیں رہتی اور تاریکی کا حسن، دکھ اور اذبیت کی لذہ میں سیاہ فام چہرے، موٹے ہوئے ہوئے ہوئے گاور مر ہو حاصل کرنے کا انحمار انسان کے مختلف رویوں پر جب تیمی کا انداز یہ سب اپنی جانب کھینچنے لگتے ہیں، 'رس' پائے اور جمالیاتی آسودگی اور مر ہ صاصل کرنے کا انحمار انسان کے مختلف رویوں پر جب جذبہ ،احساس اور جہلت ہی ہوئے احساس جمالی کے ساتھ اوپراشے اور شخلی کی وجہ سے شعور سے اوپراٹھ جانے کا احساس بھی جنم لیتا ہے، احساس اور جہلت ہی ہوئے احساس جمال کے ساتھ اسی ارفع وافضل رویے کے ساتھ اوپراٹھے اور شخلیت کے رس سے باطنی رشتہ قائم کرلے۔

بندوستان کے آچاریوں اور نقادوں کے سامنے ڈرامے کا فن تھااور وہ ای فن کے پیش نظر رسوں کے متعلق اظہار خیال کرر ہے تھے۔ غور کیا جائے تو محسوس ہوگا کہ ڈراموں کاسر چشمہ رقص تھااور دراصل رقص کے فن نے رسوں کے تیئن زیادہ بیداری پیداکی تھی، بھرت نے مختلف انداز کے رقعی اوران کے تیوروں اور مدراؤں پر نظر رکھی تھی اور یہ کہا تھا کہ مختلف قتم کے رسوں کو پانے کے یہ عمدہ ذرائع ہیں۔ حقیق رس کے بیش مزوری ہے کہ آرٹ کم ہے کم وقت میں اپنے تجربے پیش کردے۔ طوالت سے حقیقی رس کو پانا مشکل ہے۔ تخلیقی آرٹ کے بیش نظریہ قدیم خیال بھی توجہ طلب ہے کہ فطرت کے حسن و جمال میں رس نہیں ہوتا، فنکار کاذبین بی خارج اور باطن میں رشتہ قائم کر کے رس عطاکر تا ہے۔ اس رشتہ میں رس ہوتا ہے فطرت کے حسن و جمال کی سخیل بھی ای رشتہ ہے اور رس اس شخیل کا ثبوت ہے۔

ہندوستانی جمالیات کے مطالعے سے یہ محسوس ہو تاہے کہ ذہن اور فطرت کے حسن وجمال کے رشتوں کی وحدت کے احساس نے 'رس 'کا جمالیاتی تصور دیاہے،اس رشتے کی شیرین،خوشبواور لذت سے تخلیقی آرٹ میں جمالیاتی احساس کا فذکار انداظہار ہو تاہے اور بذباتی، تخلی اور آفاتی علامتیں خلق ہوتی ہیں۔

مجرت نے آٹھ رسوں کو زیادہ اہم تصور کیا تھا۔ کاویہ پر کاش' کے مصنف ممٹ نے صرف سنگھاریاشر نیگار رس کو منفر دسمجھا ہے۔ وشنو ناتھ "ساہیتہ در پن "میں دس رسوں کاذکر کرتے ہیں، مجبوج نے شر نگار رس ہی کو مرکزی رس تصور کیا تھا۔ بصبحوتی نے کرون رس کو منفر دمر کزی رس کہاتھا۔ دھن جیانے صرف میار بنیادی رسوں کی اہمیت بتائی تھی۔ اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ رسوں کے متعلق سوچنے کا ندازہ کیاریا ہے۔

ذ ہن کی بنیادی کیفیتوں کو "سیتھی بھو" (Sthayi Bhava) کہا گیا ہے۔ جمالیاتی تجربوں اور جذبات کی مختلف لہروں اور صور توں کاسر چشہہ یہی ہے انہیں اس طرح پیش کرنامناسب ہوگا:

- رتی(Rati)سیس، عشق!
- پاسیه (Hasya) مزاح، ہنمی، قبقهه!
- شوک (Shoka)اذیت کے لمحول میں در دناک چیخ، ذات کی تنہائی کاشدیداحساس!
  - کرود ه (Krodh)غصه، نکراؤ، جنگزا، تصادم!
  - اُت ساہ(Utsaha)دعویٰ،وٹوق سے کہنا،ذات کی تنظیم!
    - کھے (Bhaya)خوف،ڈر،خطرے سے فرار!
      - جوگپس (Jugupsa) نفرت، تاپينديدگي!
        - وسايا(Vismaya) تجسس!
        - انہیں عمومارسوں سے تعبیر کیا گیاہ۔

حالانکہ یہ 'رس' نہیں ہیں بلکہ رس انہیں اعلیٰ ترین تخلیقی صور تیں عطاکرتے ہیں یہ ذہن کی آٹھ واضح جہتیں ہیں جو بنیادی مرکزے جنم لیتی ہیں۔ ذہن کی بنیادی کیفیتیں جو تمام جذبوں کامر کز ہیں اور جنہیں" سیتھی بھاؤ" (Sthayi Bhava) کہا گیاہے تین خصوصیتوں کی صامل ہیں۔

- يه متقل ہيں۔
- ورسرے بیجانات سے زیادہ طاقتور ہیں۔
- جبان کاعر فان حاصل ہو تاہے توایک یاایک ہے زیادہ رسوں ہے جمالیاتی آسود گی ملتی ہے اور جمالیاتی آنبساط حاصل ہو تاہے۔

تخلیقی فزکار میں سیتھی (Sthayi Bhava) کا ہر تحریک تیز تر ہو تاہے اس لیے کہ اس کی حساس طبیعت ماحول ہے بہت جلد اور انتہائی هدت سے متاثر ہوتی ہے" سیتھی بھو، کارشتہ انسان کی بنیادی جہتوں ہے ہے بہی وجہ ہے کہ تخلیقی آرٹ میں سیتھی بھو، جبتی تحریک کو نمایاں کر تا رہتا ہے۔

فزکار کی جبتیں وہی ہیں جو سامعیا قاری کی جبتیں ہیں لہذا جب جبتوں کے گہرے باطنی رشتوں کے ساتھ یہ بھاؤ ابھرتے ہیں اور ان کی صور تمیں خلق ہوتی ہیں تو سامعیا قاری کی جبتوں سے خلق شدہ صور تمیں رشتہ قائم کر لیتی ہیں تورس حاصل ہوتا ہے دراصل ای شئے میں رس ہے اور یہ رشتہ ہی رسوں کا دسیاہ ہے۔

جبتوں کی شدت ہے سیتھی بھوؤں کو ابھارتے ہوئے اور علامتوں ،استعاروں اور صورتوں کو خلق کرتے ہوئے پورے پر اسرار تخلیقی عمل میں خود فزکار رسوں ہے آشنا ہو تاہے۔ جمالیاتی انبساط حاصل کر تاہے۔ احساس ، جذبہ اور رویہ یہ تینوں ، رس سے گہرا تعلق رکھتے ہیں۔ ان کے تحرک اور عمل عی سے رس بیدا ہو تاہداور سامع یا قاری کے احساس ، جذبہ اور رویے سے پر اسر ارجمالیاتی رشتہ قائم کر کے ان تک پہنچتا ہے۔

سیتھی بھو کاجبلّوں سے بیتنا بھی گہرار شتہ ہوانہیں جبلّوں سے تعبیر نہیں کیا جاسکتا اس لیے کہ جبلّوں کے دباؤ سے جو بھوا بھرتے ہیں وہی جمالیاتی صور توںاور جمالیاتی فضاؤں کی تخلیق کے محرک ہوتے ہیں۔

رسوں سے جمالیاتی لذت پانے اور جمالیاتی انبساط حاصل کرنے میں سیتھی بھو ہی کامعیار اہمیت رکھتا ہے۔ اس کا گہر ارشتہ لاشعور اور اجماعی یانسلی الشعور سے ہے۔ قدیم ترین تجربات اور قدیم استعارات اور علامات اور "آرجے ٹائیس" (Archetypes)ان بھوؤں کی تفکیل میں حصہ لیتے ہیں،ای طرح جس طرح ماحول اور معاشر سے کی قدریں حصہ لیتی ہیں۔

سیسی ہو کے اعلیٰ معیار کوپانے کے لیے فنکار پہلے شئے یا حقیقت یا موضوع یا تجربے پر ممہری نظر رکھتا ہے۔ جب یہ شئے یا حقیقت یا موضوع یا تجربہ اور جذب ہے دہت قائم کر لیتا ہے تو تخلیقی عمل شروع ہو جاتا ہے اور یہ بھاؤا بھرنے لگتا ہے اور فنکارا پنے ذہن میں ایک طلسمی کا نئات خلق کر لیتا ہے اور اپنے خلق شدہ تجربوں سے رس پانے لگتا ہے۔ جب ان تجربوں کی جمالیاتی صور عمل خلق ہو جاتی میں تو ان سے فنکار اور سامع اور قاری کو جمالیاتی انبساط حاصل ہو تا ہے۔ یہ انبساط اعلیٰ جمالیاتی تجربوں کے رس بی سے ملتا ہے۔

'رس' کے پیش نظر دیکھنایہ چاہئے کہ فنکار نے کی سطح پر حقیقت یاموضوع کو دیکھاہے اے ذہن نے کس سطح پر قبول کیاہے۔ یہ اس لیے بھی اہم ہے کہ حقیقت یاموضوع کے احساس عرفان کامعالمہ بھی اس کے ساتھ ہے۔ یہ دیکھنا بھی ضروری ہے کہ موضوع یا حقیقت کا شعور کس طرح حاصل ہواہے۔

اس حقیقت پر بھی نظر ضروری ہے کہ بہت می حقیقق پا بہت سے تجربوں میں ''انتخاب''کی صورت کیار بی ہے جس بھاؤ کواس نے شدت ہے ابھارا ہے وہ کس مد تک موضوع کے تقاضے کے مطابق ہے۔ اچاریوں نے بیالیس مجو (Bhava) بتائے ہیں جن ہے رس حاصل ہو سکتا ہے۔ان مجووں کودو حصوں میں تنتیم کیا گیاہے۔ رسیسی ہو'

اور

سنجاری بھو

مسنچاری بھو،ان جذبوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں جو سیھی بھو کو ابھار نے اور انہیں جمالیاتی سطحوں سے آشاکر نے ہیں مد کرتے ہیں لیکن تخلیق کے پراسر ارعمل میں علاحدہ ہو جاتے ہیں، سیھی بھو کی طرح صور توں کی تخلیق میں حصہ نہیں لیتے۔ کسیسیھی بھو کا تیز عمل شروع ہو جاتا ہے تو سنچاری بھو کزور ہو جاتے ہیں اور شعور کے سندر میں واپس آجاتے ہیں آنند ورد ھن (Acharya Anandvardhan) (کشمیر، نویں صدی عیسوی) نے کہا ہے کہ تخلیقی فذکاروں کو ہمیشہ اس بات کا خیال رکھنا چاہئے کہ دسنچاری بھو 'سیھی بھو کے مقابلے میں کرور در جدر کھتا ہے لہذا اے زیادہ سے زیادہ ابھار نے کی کوشش نہیں کرنی چاہیے، فی کمزوریاں پیدا ہو جاتی ہیں، خود فذکار رس نہیں پاتا اور دوسر وں کو بھی رس عطا نہیں کرپا تا، تج ہے بہتر تخلیقی صور توں میں متاثر نہیں کرتا۔

سٹچاری بھو کے متعلق میہ عام رائے ہے کہ بنیادی ذہنی اور جذباتی کیفیتوں اور رویوں کو ابھار نے میں اس سے بھٹی بھی مد د ملے اس کی حیثیت سیتھی کے مقابلے میں ثانوی ہے۔ سٹچاری بھو کسی ذہنی یا جذباتی رویے کے ابتدائی ابھار میں شامل نہیں رہتا اور آخری منزل تک بھی نہیں جاتا۔ یہ بھو بنیادی جذباتی رویے کی تفکیل میں اس وقت مددگار ہوتا ہے جب وہ رویہ در میانی سطح پر ہوتا ہے اس کے برعس سیتھی بھو ابتداء سے آخر تک موجود ہوتا ہے اور رس اور آئند دونوں ای کے نتائج ہوتے ہیں۔

اس سلیلے میں ایک دلچیپ کلتہ یہ بھی ہے کہ 'سنچاری بھو" مستقل نہیں ہوتا، بدلتار ہتاہے، سیتھی بھو، نقطہ عروج پر آگر مستقل اور پائیدار رویے کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔ سنچاری بھو کی مسلسل تبدیلی مددگار تو ہوتی ہے لیکن ستیھی بھوکا ساتھ آخری منزل تک نہیں دے سکتی، جمالیاتی صور توں کی تفکیل ہے بہت پہلے بڑا تخلیقی فزکار سنچاری بھوؤں ہے الگ ہوجا تاہے۔ ہندوستان کے آچاریوں نے کم و بیش تینتیں سنچاری بھوؤں کی فنان دی کی ہے۔

علامتوں کی تخلیقی صور تیں 'رس' عطاکرتی ہیں رقص موسیقی، فن تقییر، مصوری اور مجسمہ سازی کی علامتوں نے ہمیشہ رس عطاکیا ہے، فنکار علامتوں کی تخلیق میں بھی رس عاصل کرتا ہے اور تخلیق کے بعد ان کی صور توں سے بھی رس پاتا ہے یہ علامتیں جب دوسروں تک پہنچتی ہیں تو جلامتوں کی تخلیق میں بھی اور تھیں ہیں ہوں تھیں مناظرین جبلوں میں تحریک بیدا ہوتا ہے مخلف قتم کے بھوا بھرتے ہیں بھواور بھوکار شتہ جذباتی آ ہٹک کار شتہ بن جاتا ہے اور اس شختے سے سامعین ،ناظرین یا قار کمین جمالیاتی اندریتا ہے۔

1 تين اور اصطلاحين استعال موتي ربي بين:

- (Bhava )۶×. ●
- و کِمو (Vibhava )
- الو بعو (\_\_\_\_) Anubhava\_\_\_\_

مجو (Bhava) ہے مراد تمام ذہنی کیفیات ہیں ،ان کی تعداد چالیس ہے زیادہ بتائی گئے ہے۔ای کے تحریک ہے کی تجربے تک پہنچ ہوتی ہے۔ ابتدائی طلسمی کیفیت اور جمالیاتی التباس میں ہوتی ہے اس کے لیے ہے۔ ابتدائی طلسمی کیفیت اور جمالیاتی التباس میں ہوتی ہے اس کے لیے فنکار میں بھاؤتا (Bhavana) پیدا ہو تا ہے اور یہ بھو کی وجہ ہے ہو تا ہے۔ بھاؤتا کے ساتھ بہت حد تک ایک یا لیک سے زیادہ ذہنی کیفیتیں اثر انداز ہوتی ہیں،ان کے اثرات کو واس (Vasana) کہتے ہیں۔

و مجو (Vibhava) فئکار کے لیے جذباتی فضابنا تاہے بہت ی کیفیات میں خالق چند کیفیتوں کو منتخب کر تاہے اورا بتخاب درست ہو تو تخلیق کے لیے جذباتی فضابن جاتی ہے۔ و بھوی سے فئکار اسلطیری، رو پانی بیااعلیٰ سطح پر معاشر تی اور ثقافتی فضا کی تخلیق کر تاہے، جذباتی کیفیتوں اور خارجو تی جربوں کی آمیزش میں فئکار کاو بھوی کے درگار ہوتی ہے۔ اس کے دوواضح پہلوہیں:

- ایک پہلواس حقیقت یا سچانی کو جذبوں کارنگ دیتا ہے جو موضوع بنتی ہے اے الم بان(Alambana)) کہتے ہیں۔
- دوسرا پہلواس فضایا ماحول کو جذبوں کا رنگ دیتا ہے جو اس حقیقت یا سچائی کی پیش کش کے لیے ضرور کی ہے۔ اسے اود ی پان
   (Uddipana) کتے ہیں۔
- انو ہمو (Anubhava) وہ ذہنی کیفیات ہیں جن سے عام حقیقت یا سچائی کی صورت تبدیل ہو جاتی ہے۔ خارجی تجرب کی صورت جذباتی رکھوں کی آمیزش سے تبدیل ہو جاتی ہے بدل جاتی ہے۔

'سیتھی بھو، سنچاری بھو، انو بھو۔ سب ذہنی کیفیتوں کی مختلف منزلیس ہیں، تخلیق کے عمل ہیں فئکار ان منزلوں سے گزر تا ہے۔اعلیٰ اور بہتر ادبی اور فعی تنقید ان منزلوں کی نزاکتوں کے گہرے احساس کے ساتھ بی کسی فعی تخلیق کے حسن کو دریافت کر سکتی ہے۔

بعض قد یم اور اکثر جدید نقاد اس سلیلے میں متضادرائے پیش کرتے رہے ہیں، کھے لوگوں نے بھو، کورس سے تعبیر کیا، پکھ ایسے ہیں جو سنچاری،
یاسیٹھی بھو کورس کہتے ہیں، حقیقت بر عکس ہے۔ یہ رس (Rasa) نہیں ہیں بلکہ ذبنی اور جذباتی کیفیتیں ہیں جو تخلیق کے لیے راغب کرتی ہیں،
فنکار کواس منزل پر لے جاتی ہیں جہاں فنکار خودرس پا تا ہے اور تخلیقی عمل کے بعد اپنی تخلیق سے دوسر دن کورس عطاکر تا ہے۔ بعض نقادوں نے
انہیں فلنے سے قریب کردیا ہے اور جانے کتنی پیچید گیاں پیدا کردی ہیں۔ رس (Rasa) کو بھوؤں سے او پر لے جاکر اسے جمالیاتی اصطلاح کی
صورت بہت کم لوگوں نے دیکھا اور اس کا تجزید کیا ہے۔

رس(Rasa) کواس طرح سمجھنا بہتر ہے کہ یہ جلال و جمال کے عرفان کا جو ہر ہے ، جمالیاتی تجربوں کی فنی تر بیل کی خوشبو ہے ، اور جمالیاتی انساطیاتی تند کا جادو ہے۔ اس کی بنیاو ذہنی اور جذباتی کیفین ہیں جو سچائیوں اور حقیقتوں سے طلسمی پر اسرار رشتہ قائم کرتی ہیں اور ماحول اور معاشر سے تئیں بیدار کرتی ہیں۔

رسوں کو نام دینامناسب نہیں ہے!!

رس کی معنویت فن اوراس کی جبتوں کے ساتھ پھیلتی ہے۔ تہد وار اور گہری بنتی رہتی ہے۔اس کی ہمہ کیری اورا بمائیت کا اندازہ کرنا مشکل اور د شوار ہے۔ جبسین ہماب تک «فورس» سیجھتے رہے ہیں انہیں و بھو (Vibhava) سے تعبیر کرناچاہئے۔نوو بھو جورسوں کی تخلیق کے ذمہ دار ہیں، یہ ہیں:

\*\*\*

\*\*Comparison of the comparison of the compar



آنند را گی ٹوڈی(راجستھان۔اٹھارویں صدی) (پرنس آف ویلس میوزیم\_بمبئی)

• اس و بعو کے متعلق کہا جاتا ہے کہ اس کی بنیاد سیس (Sex) ہے۔ یہ ذہنی اور جذباتی کیفیت جہاں رومانی اور جنسی موضوع کی جاتب اکساتی ہے وہاں موضوعات کے تعلق ہے اس نوعیت کی فضا آ فرینی میں بھی مد دمار ہوتی ہے۔

ساہتیہ در بن، کے مصنف و شوناتھ کاخیال ہے کہ بید جذباتی یاد بنی کیفیت خود سیس یاجنس کی مکمل فضاہے۔

ماویہ پر کاش' کے مصنف ممٹ نے صرف ای کو منفر د جانا ہے ادراے رس سے تعبیر کیا ہے۔ '

بھوج نے بہت پہلے اسے بنیادی رس کہا تھا۔

عاشق اور محبوب کی گفتگو اور اس گفتگو کے ماحول میں اس کیفیت کی پیچان زیادہ ہوتی ہے۔ عشق و محبت کے جذبات کے دو پہلوؤں کی جانب بھی اس سلسلہ میں اشارہ ماتا ہے۔

شریزگار و بھو، کی پیچان اس وقت بھی ہوتی ہے جب مر داور عورت جنسی عمل میں مصروف ہوتے ہیں، مباشر ت کرتے ہوئے دونوں
 جانے کہاں گم ہو جاتے ہیں انہیں محسوس ہو تاہے جیسے دونوں ایک ہی وجود ہیں۔

اے سم بھوگ (Sambhog) کہتے ہیں۔

• اور اس کی پیچان اس وقت ہوتی ہے جب عاش اور محبوب کسی وجہ ہے ایک دوسرے سے دور ہو جاتے ہیں ایک دوسرے کی یاد ہیں تزیتے ہیں، اپنی خوبصورت یادوں میں کھو جاتے ہیں اور ساتھ ہی موجود سچائیوں کا احساس ہو تاہے۔

اے"وی پر کمھ "کتے ہیں۔

شرینگار و بھو میں غم اور مسرت دونوں کی کیفیتیں پیش ہوتی ہیں فنکار کے تخلیقی شعور پر اس بات کا انحصار ہے کہ وہ مسرت یا غم کی کیفیتوں ہے خود کس سطح پر رس مارہا ہے۔

ا پی تخلیق میں اس رس کے جوہر کو کس طرح شامل کر رہاہے اور تر سیل میں رس کو کس طرح استعال کر رہاہے۔ یہ و بھوجب شدت سے متحرک ہوتا ہے تو یورامعاشر ہاس کے دائرے میں آ جاتا ہے۔ اس کی گرفت میں آ جاتا ہے۔

#### (Hasya Vibhava) پاسیه و بھو

د کچیپاور معنکہ خیز حرکتیں معنکہ خیز آوازیں، لباس کی د کچیپ تراش خراش کے ساتھ پیکر! پیکروںاور ماحول کی معنکہ خیز صور تیں ہینے والی ہاتیں، ہنانے والی ہاتیں، مزاح وغیر ہ۔

یہ ذہنی اور جذباتی کیفیت مصحکہ خیز آوازوں، بولیوں، اداؤں، حرکوں اور لباسوں کی جانب لے جاتی ہے اور موضوع کے مطابق فعنا کی تفکیل میں مددگار ثابت ہوتی ہے۔ اس و بھونے ہننے کے لمحے عطاکیے ہیں۔ عطاکیے ہیں۔

اچھافئکاراس ذہنی اور جذباتی کیفیت ہے بھی اپنے تجربوں میں مختلف جہتیں پیدا کر تاہے،اعلیٰ سطح ہے رس عطاکر تاہے۔ مزاحیہ کر داروں اور مضککہ خیز پیکروں کی تشکیل کے بیٹھے بیروی بھو (Vibhav) موجود ہو تاہے۔ المیہ کو مزاح کی صورت میں پیش کرنے کااعلی فن اس کے تحریک کاکر شمہ ہے۔اعلیٰ درجے کے کارٹون اسی و بھو کے دباؤ کا نتیجہ ہیں۔

#### (Karuna Vibhava) کروناو بھو

الميه، غم كااظهار، ارتقى اور جمّا كے تجربے اور مناظر، ماتم كدوں كى تصويريں وغير ٥-

یہ و بھو المناک تحریک کا محرک ہے۔ فنکار المیہ کے حسن کو پالیتا ہے تو دور س عطا کر تاہے۔ تخلیقی عمل میں یہ و بھو ایک ہے زیادہ المناک تجریوں ہے آشنا کر تاہے اور ان کے لیے فضا آفرینی میں معاون وید د گار رہتاہے۔

موضوع یا حقیقت کی المناکی کا بہتر احساس و شعور ہی شوک (Shoka) یا غم ہے کہ جو گہر ائیوں کی جانب لے جاتا ہے ،ان کے تیئی بیدار کر تا ہے اور فذکار المیہ کے حسن کورس کی صورت میں چیش کرتا ہے۔

حرت، آرزو، تردد، تشویش دغیره کی جانے کتنی لبروں سے بیرو بھو آشناکر تاہے۔

پیکروں کے ساتھ پورا معاشر ہاس کے دائرے ہیں آ جاتا ہے۔ دوسرے کئ و بھو سے اس کار شتہ فنکار کے تج بوں میں گہرائی پیدا کرنے کا ضامن ہے۔

#### ردرو بحو (Roudra Vibhava) ردّرو بحو

غصہ د شمنوں سے انتقام یاد شمنوں کے حملوں کے مناظر ، تکواروں اور تیروں سے حملوں کی تصویریں وغیرہ۔

یہ ذہنی اور جذباتی کیفیت غصے کی لہروں کو پروان چڑھاتی ہے تاکہ فزکار ان سے پیکروں کی تشکیل کرے اور ان کے مطابق فن میں فضا آ فرین اور منظر کشی کرے۔

غصے کی جڑیں انسان کی جبلت کی گہر ائیوں میں ہیں۔ تخلیق میں اس جذباتی اور ذہنی کیفیت کو بھی بڑی اہمیت حاصل ہے۔ ڈراموں میں خصوسا اس و بھونے چیرت انگیز اور یادگار کر داروں کی تشکیل اور فضا نگاری میں مدد کی ہے۔ فیکار کی یہ ذہنی اور جذباتی کیفیت متحرک ہو جاتی ہے۔

ہونٹ چبانے، ہاتھوں کے باربار، پھیلانے، پاؤں پیٹنے، بھوؤں کواوپر اٹھانے، تیوری پڑھانے، آنکھیں نکالنے، آنکھوں کوسر خ کرنے، چیننے چلانے، کا پینے اور مغرورانہ احساس کوا جاگر کرنے ہیں اس نے حصہ لیاہے۔

#### ويرو بحو (Vira Vibhava)

ہیر و کا عمل، شجاعت، جوانمر دی اور بہادری کے مناظر، دھرم ویر، دھن ویر، دیاویر، بودھ ویر وغیرہ کے پیکر۔

یہ و بھو، انسان کی شجاعت، بہادری اور عظمت کے تئیں بیدار کر تاہے اور الیے موضوعات کی جانب فرکار کو ماکل کر تار ہتاہے۔ ان کے لیے واقعات اور فضاکی تخکیل میں معاون و مدد گار ہو تاہے۔خود داری کا احساس، منطقی دلائل، قوت برداشت وغیر وکا خاص احساس ملتاہے۔

' د هرم ویر' د هن دیراوریده دیروغیره کی پیکرتراثی میں اس و بھو سے ہمیشہ مدد ملتی ہے۔

ذات کااحساس مرکزی حیثیت رکھتا ہے۔ ہرعمل کی جذباتی سطح پر فنکار کی نظراس کیفیت کی وجہ سے رہتی ہے۔ دوسری کیفیتوں کی لہریں بھی شامل رہتی ہیں جن سے یہ کیفیت زیادہ بامعنی بن جاتی ہے۔

#### بصيائك وبجو (Bhayanaka Bibhava)

خوف اور تحیر کے جذبات اور تاثرات کے نقوش اور حاشے۔

یہ 'و بھو' خوف اور جیرت کی جبلت ہے گہرار شتر رکھتا ہے۔ اس ذہنی اور جذباتی کیفیت کی وجہ سے فزکار خوف اور جیرت کے جذبات کو حدثت ہے ابھار تا ہے۔ ایسے تجربوں کو بیند کر تا ہے جن میں پر اسر ارکیفیتیں ہوتی ہیں۔ ڈراؤ نے مناظر اور پر اسر ارپیگروں کی تھکیل میں یہ کیفیت مدد کرتی ہے۔ خوف اور اسر ارکا تجربہ قار کین یا سامعین سے بہت جلدر شتہ قائم کر لیتا ہے۔ ممکن ہے اس کی بری وجہ یہ ہوکہ ایک یا ایک سے زیادہ مرکزوں پر ذہن جم کررہ جاتا ہے۔

خوف اور اسرار کے تج بوں سے 'رس' پاناور 'رس دینا' دونوں بوامشکل کام ہے۔ یہ و بھو بڑاغیر معمولی ہے۔

### ببتهس و بعو (Bibhatsa Vibhva)

نفر توں ہے بھر بور مناظر ،خون اور بدبو کے تاثرات وغیر ہ۔

مجت اور نفرت کی کشکش کے شین بیداری میں بید و مجمو نمایاں حصہ لیتا ہے۔ بید ذہنی اور جذباتی کیفیت اس وقت متحرک ہوتی ہے جب فزکار نفرت کے تجربوں کا متحاب کرتا ہے۔ امتحاب کے بعد مناظر کی مناسب تر تیب میں بھی اس و بھو کا عمل و خل رہتا ہے،ایسے عناصر جو کسی مخص کو محبوں سے محروم اور نفر توں سے قریب کرنے میں فزکاروں کی توجہ کامر کزبن جاتے ہیں۔

ظکت، تاکای، جذباتی تناؤ، احساس کمتری، الجھن، پریشانی، اندیشہ اور وسوسہ، پیرسب ایسے جذبے کے ابھارے قریب رہتے ہیں چہروں سے بھی یہ و بھوبہت صد تک آشناکر تاہے، تاثرات کو پیچانے میں مدوکر تاہے۔

#### اد بھت و بھو (Adbhuta vibhava)

حیرت انگیز مناظر اور حیرت انگیز تجرب وغیر ۵۔

پھر جانے کی خواہش اس ذہنی اور جذباتی کیفیت کو ابھارتی ہے۔ ایسے تجر بے جو جرت انگیز ہوتے ہیں فذکار کی نگاہوں میں بہت جلد کھپ جاتے ہیں یہی وجہ ہے کہ و بھو شدت سے ابھر تا ہے اور فذکاروں کے احساس و شعور کے لیے مددگار ثابت ہو تا ہے۔ انجانے تجربوں کی جانب لے جانب کے وابھار اور مناظر دیکھ کر جانب لے جانے کا محرک بھی بہی و بھو ہے۔ پر اسراریت اس کی روح بن جاتی ہے۔ جیرت انگیز واقعات و کر دار اور مناظر دیکھ کر آنکھوں میں آنسو چھلک آتے ہیں، جم میں بلکی سی کھپکی آجاتی ہے۔ ساتھ ہی مسرت آمیز لہروں سے آشناہوتی ہے۔ فذکاراس ذبنی کیفیت سے پیکر تراثی اور منظر کشی میں اعلی سطوں پر پہنچ جاتا ہے۔

#### شانت و بھو (Shanta Vibhava)

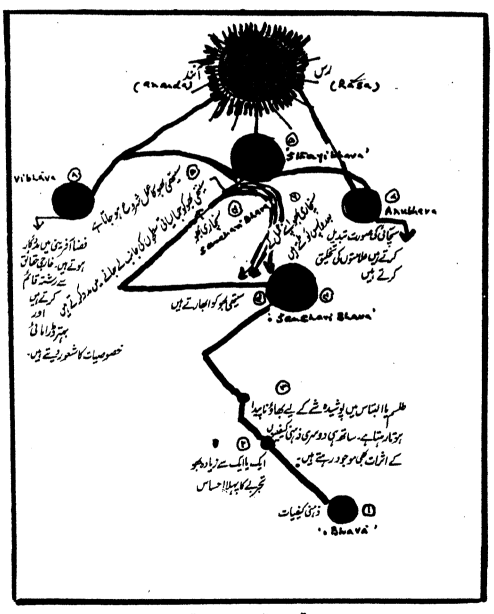
امن، شانتی، سکون، وغیرہ کے تاثرات اور خاکے۔

یہ بھی ایک خاص ذہنی اور جذباتی کیفیت ہے۔ ذات تمام تر توجہ کامر کز بن جاتی ہے۔ تنہائی کااحساس بھی ای کیفیت ہے بید اہو تا ہے۔ اس و بھونے اعلیٰ ترین مجمول کی تخلیق میں بڑی مدد کی ہے۔ فزکاروں کے رویے کو تمام عناصر سے علاصدہ کر کے صرف ذات ہے وابستہ فن مجسمہ سازی کے علاوہ ڈر امااور شاعری نے بھی اس ذہنی اور جذباتی کیفیت کی اعلیٰ ترین سطح کو قبول کیا ہے۔

اس کے تح کے سے جو قیتی فنی تجربے سامنے آئے ہیں ان سے منفر د'رس' ماصل ہو تارہاہے۔ شانت و بھو کار شنہ کا نئات کے طال و جمال سے انتہائی گہر ااور بامعنی ہے۔ ذات میں ساری کا نئات تھینچلینے سے کافذکار انہ عمل ای کے تح ک کا نتیجہ ہے۔

غور فرمایئے تو محسوس ہوگا کہ 'سیتھی بھو' کے تیز عمل ہے" و بھو" متاثر ہو تا ہے اور اس کا تحرک فضا آفرینی میں مدد کر تاہے۔ خار جہ حقائق سے جذباتی رشتہ قائم کر تاہے اور بہتر ڈرامائی خصوصیات کاشعور دیتا ہے۔

ان باتوں کے پیش نظر مندر جہ ذیل فاکہ تخلیق کے طلسم اور پراسر ار تخلیقی عمل کو سمجھنے میں مدو کر سکتا ہے۔:



تخلیق کا طلبیم اور پراسر از تخلیق عمل "

'رس' (Rasa) کے تعلق سے کئی سوچنے والوں کی نظر صرف سامع یا قاری پر رہی ہے، صرف اس بات پر رہی ہے کہ سامع یا قاری 'رس' کس طرح پاتے ہیں،ان کی اپنی جذباتی اور ذہنی سطح کی کیفیت کیا ہوتی ہے۔ رس پانے سے قبل ان کا عام رویہ کیا ہوتا ہے اور رس پانے کے بعد ان کی جذباتی سطح کس طرح متاثر ہوتی ہے۔

یہ باتمیں بھی بہت اہم ہیں اس سلسلے میں بعض معنی خیز خیالات بھی سائے آئے ہیں لیکن 'رس' کے تعلق سے صرف سامع یا قاری کی جذباتی یا زہنی سطح توجہ طلب نہیں ہے۔'رس' کے معالمے میں تجربہ، فذکار، تخلیق اور اس تخلیق سے آئندیانے والوں کوایک ساتھ دیکھناچاہئے۔

- دہ تجربہ جو کسی تخلیق کا محریک بنمآ ہے اس میں بھی رس ہو تاہے یااس میں اتن مخبائش ہوتی ہے کہ ایک یاایک سے زیادہ رسوں کو فزکار پیدا کرے۔اس تج یے کے رس کو جلوہ بنادے۔
- اس طرح فزکار بھی پورے تخلیقی عمل میں اس تجربے کو تخلیقی صورت عطا کرتے ہوئے رس پاتار ہتا ہے، فضا آفرینی، علامت سازی اور تمثیل ،استعارہ اور امیجی پیکر تراثی میں فزکار کی تخلیقی صلاحیتوں ہے رس بھیلتا ہے۔
  - جب تخلیق ہو جاتی ہے تو وہ تخلیق ایک یا ایک سے زیادہ رسوں کا سر چشمہ بن جاتی ہے۔
- اور سامعیا قاری بھی جواپئی بہتر اور اعلیٰ ذہنی اور جذباتی کیفیتوں کے ساتھ تخلیق ہے دشتہ قائم کرتے ہیں رس پاتے ہیں اور اس سے انہیں جمالیاتی انبساط ماصل ہو تا ہے۔ جمالیاتی انبساط یا آنند پاٹاس بات کی دلیل ہے کہ ان کی جذباتی سطح جو'رس کا غیر شعوری احساس رکھتی ہے۔ رکھتی ہے رس یا کرخودا پی سخیل کاشعور حاصل کر چکی ہے۔
  - اشاروں، حرکوںاور لفظوں ہے 'رس کا ظہار ہو تارہتا ہے۔ بیجانی کیفیات، خاموشی اور سکون مختلف رس عطا کرتے رہتے ہیں۔
- تخلیقی فن کے رد عمل سے اس بات کی پیچان ہو جاتی ہے کہ رس موجود ہے، قاری یاسامع کا بہتر ذوق بی رس پاسکتا ہے، رق عمل بہتر ذوق بی کا بتیجہ ہوتا ہے۔
  - جذبے کی خوشبواور لذت کوپاتا'رس'کوپالیناہے۔
  - ایک و بھو کے ساتھ دوسراد بھو بھی شامل ہو تاہے / ہو سکتاہے۔لہذا بھی کسی میں دو مختلف و بھود و مختلف ''رس' بھی عطاکر سکتے ہیں ، کبھی دونوںایک دوسرے میں جذب ہو کرایک 'رس' دے سکتے ہیں۔
  - 'رس' شخصیت اور تخلیق کاجو ہر ہے ،ان کی خو شبو ہے۔ان کی لذت اور ان کاذا نقہ ہے۔ان کا جمالیاتی تاثر ہے جو مسرت سریدی عطا کرتا ہے۔

یہ فراموش نہیں کرناچا ہے کہ ہندوستانی جمالیات میں اعلیٰ ترین اور افضل ترین تخلیقی اور فئی تجربوں کی سطح ہے۔ فذکار تخلیقی علی میں بر ہمایا شیوین وان کی اعلیٰ سطح پر پہنچے ہوئے فن کار کا عمل میں بر ہمایا شیوین وان کی اعلیٰ سطح پر پہنچے ہوئے فن کار کا آئند ہو تا ہے جو بر ہمایا شیویا زوان کی اعلیٰ سطح پر پہنچے ہوئے فن کار کا آئند ہو تا ہے۔ سامع یا قاری جو 'رس' پاتے ہیں ان کے پیش نظریہ بات غور طلب بن جاتی ہے کہ 'رس' کے آئند کا تعلق اس کی ذات ہے ہیا نہیں۔ حقیقت سے ہے کہ یہ آئند آ قاتی اور کا نتاتی ہے۔ سامع یا قاری فذکار کی اعلیٰ ترین تخلیق کے کا نتاتی آ ہنگ سے وابستہ ہو جاتے ہیں۔ جس ہمہ میر جس ہمہ میر جس ہمہ میر جس ہمہ میر کے بیاتی دائرے یا چو بیاری بینے کے بیاری قاری والے انہیں اس کا حصہ بھی بنادیتا ہے۔

● بعث تاتک(Bhattanayak)نویں صدی عیسوی) نے شاعری کے فن کے پیش نظر 'رس' کے متعلق اظہار خیال کیا ہے۔ دوسرے فنون کے پیش نظر بھی ان کے خیالات غور طلب ہیں۔

بعث ناتک کے نظریے کو بھگتی واد (Bhuktivada) ہے تعبیر کیا گیا ہے۔ ان کایہ خیال توجہ طلب ہے کہ 'رس'کی جانے پہچانے عضریا حقیقت کانام نہیں ہے یہ وہ مسرت آگیس سیال کیفیت ہے جو پوری تخلیق میں جاری و ساری ہے اور ساتھ ہی اس آخری منزل کاروشن اور مسرت آمیز تجربہ ہے جو پرم آتما (Pramatma) ہے رشتہ قائم کردیتا ہے۔

بعث ناتک پہلے ہندو سانی تاقد ہیں جنہوں نے جالیاتی تاثریت (Aesthetic Expressionism) کو سمجھایا ہے۔ ایھینو گیت کے تصور "ویان جان واد" (Vyanjana Vada) (تاثریت کا تصور ) سے ان کا تصور قریب نظر آتا ہے۔ لیکن رس کو جمالیاتی تاثریت کی ہمہ کیر کیفیتوں کے ساتھ سمجھنے اور سمجھانے کی یہ اپنی نوعیت کی پہلی کامیاب کو شش ہے۔ اس تصور کے ساتھ فی اور ادبی تقید کامعیار بلند ہو جاتا ہے۔ ساتھ یہ اور الحبیعات نے انہیں متاثر کیا تھالہذا پرش اور پراکرتی کو حواس خسہ کی سب سے بڑی نعت تصور کرتے ہوئے انہوں نے ایک ہمہ کیر جمالیاتی تاثریت کا تصور چیش کیا۔ اس تصور کی معنویت بھی پھیلی۔

بعث نائک کا خیال ہے کہ تخلیقی فزکار اپ تجربے کو گہر ااور تہہ دار بناتا ہے لہذا جانے کتنے تا ژات ابھر آت ہیں، فئی تجربے کہ ہمالیاتی تا ژاتی پہلو میں 'رس' کی سیال کیفیت ہوتی ہے۔ فئی تجرب کے تحرک ہے تا ژاتی پہلو میں نہیں کے تا ژات پھیلتے ہیں اور ایک یالیک ہے زیادہ تا ژاتی پہلوؤں ہے ذہنی اور جذباتی رشتہ قائم ہو جاتا ہے۔ اس طرح 'رسوں کی سیال کیفیت قاری یا سامع کے تا ژات میں پھیلنے گئتی ہے۔ تا ژات اور تا ژات کے دشتہ ہی ہے فزکار کا تجربہ بنا ہے تا ژات ہیں ہو وہ سے یہ جھتا مشکل ہو تا ہے کہ فزکار کا بجربہ کیا تھا اور اسے سیھنے کی ضرورت بھی نہیں۔ وہ جمالیاتی تا ژات ہی انہم ہیں جو لیروں کی وجہ سے یہ سیمنا مشکل ہو تا ہے کہ فزکار کا بنیاد کی تجربہ کیا تھا اور اسے سیھنے کی ضرورت بھی نہیں۔ وہ جمالیاتی تا ژات ہی انہم ہیں جو تجربوں کے ایک سے زیادہ آ بنگ کا عرفان عطا کر کے ذہن و شعور کو تخلیق میں جذب کر دیتے ہیں بھٹ نائک کے بھی واد میں اس ہموکتو، (Bhavakatva) کی بڑی اہمیت ہے۔

بھٹ ٹاکک نے تمام بھاؤں (Bhavas) کواہمیت دیتے ہوئے یہ کہاہے کہ بھو کے دومغاہیم کوہمیشہ ذہن میں رکھنا جا ہے۔

- (1) جذباتی کیفیت کی خیال یا تجربے کا احساس دیتی ہے۔ اور
- (2) اس خیال یا تجربے کی صورت پذیری کے عمل میں اپنی شدت اور تیزی کا ظہار کرتی ہے۔ 'رس' (Rasa) وہ خوشبو ہے جو بھو کے پورے عمل میں ہوتی ہے اور تخلیق کے بعد جمالیاتی علامت یا پیکر کی معطر روح بن جاتی ہے۔ بھو (Bhava) کے مغبوم کو سمجھاتے ہوئے بلاشیہ انہیں بھو، و بھو، انو بھو، سنیاری بھوادر سیتھی بھوسب کا بخولی احساس تھا۔

- بھٹ ٹائک نے رسوں کے سلسلے میں دواور اہم باتوں کی جانب اشارہ کیا ہے:
- (1) ابھی دھ (Abhidha) ت مرادوہ علامتیں ،استعارے اور جمالیاتی پیکر میں جو تخلیقی صور توں میں جمالیاتی احساس کے ساتھ رسوں کی ساتھ اس کے ساتھ رسوں کی ساتھ اس کے قریب آتے ہیں۔
- (2) بھو و کو (Bhavakatva) ہے مراد وہ تصورات ہیں جو قار کین یا سامعین کے ذہن میں ان علامتوں، استعار وں اور جمالیاتی پیکر وں ہے بنتے ہیں تاثرات میں ان دونوں ذہنی، جذباتی اور جمالیاتی رشتہ پیدا کرتے ہیں اور علامتوں، استعار وں اور جمالیاتی پیکر وں کی جانے کتنی جہتیں تصورات کی صور توں میں جلوہ گر ہوتی ہیں۔ ان تصورات کا محرک ابھی دھ اور بھو دکتو کے تاثرات اور ان تاثرات کے آہنگ میں اس جمالیاتی آمیزش کے بعد سامع یا قاری کاذبین "بھوج کتو" کی منزل پر آجاتا ہے، سرور وابنساط حاصل کرنے اور 'رس' اور 'آند' پانے کی یہ آخری جمالیاتی منزل ہے۔ وہ تخلیق کیا ہوئی کہ جس ہے بصیرت حاصل نہ ہو اور جس سے انبساط گلتی کا ابلاغ نہ ہو۔

● بعث لولٹ (Bhatta Lollata)(نویں صدی۔ کشمیر کے حکمرال راجہ جیہ پڈکا ہم عصر 779ء۔ 813ء) نے رس کو بنیادی ذہنی اور جذباتی کیفیتوں کی وحدت سے تعبیر کیا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ یہ وحدت جذباتی فضا کی فزکارانہ تنظیم اور تشکیل، حتی نقال کے تخلیقی عمل اور تیزی سے کزرتے ہوئے برق پا تاثرات سے جنم لیتی ہے۔ وہ جذباتی اور ذہنی کیفیت جو 'رس' سے سر شار ہو کر 'رس' دیتی ہے اپنی نشاط انگیز خیال آفر بی سے پیانی جاتی جاور اپنی فطرت میں بیجانی ہوتی ہے۔

بھٹ لولٹ نے ڈراموں کی جمالیات کے پیش نظر رس کو پیچانے اور اس کی قدر و قیمت کااندازہ کرنے کی کوشش کی ہے۔ان کے بیادی خیالات کو تمام فنون کے پیش نظر دیکھاجائے تو ماہو می نہیں ہوتی۔ان کے مندر جہذیل خیالات توجہ طلب ہیں۔

- 'رس ان حقیق کرداروں میں ہو تاہے جنہیں اواکارا منجے پر پیش کرتے ہیں لہذاجبدہ پیش ہوتے ہیں توان شخصیتوں کارس حاصل ہو تاہے۔
  - ڈراماد کیفےوالے یہ محسوس کرتے ہیں کہ اسٹیج پراداکاری کرنے والے حقیق کر دار ہیں۔ یہ جذباتی رشتہ 'رس' دیتار ہتاہے۔
- ڈراہادیکھنے والوں کا شعور جب شخصیتوں اور ان کے عمل اور روعمل ہے وابستہ ہو جاتا ہے تو وہ انہیں اپنی ذہنی تصویر وں کے مطابق دیکھنا
   چاہتے ہیں اور جب مطابقت کا احساس ہوتا ہے تو انہیں جمالیاتی آسودگی حاصل ہوتی ہے۔ اس طرح رس اپناکام کر جاتا ہے۔
  - کرداروں ہے جب ذہنی اور جذباتی وابستگی پختہ ہو جاتی ہے تو'رس' ملتا ہے اور ایسا نہیں ہو تا تو ڈراماد کھنے والا صرف میسی ہو
     Sathayi Bhava) بی تک رہتا ہے۔
- کردار جواساطیری، نیم تاریخی یا تاریخی یا جانے پیچانے محبوب رومانی کردار د ل کو پیش کرتے ہیں ان کی شخصیتوں میں جذب ہو کر انہیں خودر س ملنے لگتاہے اور وہ خود جمالیاتی انبساط حاصل کرتے ہیں۔

کشمیری شوازم پر ان کاکارنامہ" تا نتر لوک (Tantraloka) ایک نا قابل فراموش تصنیف ہے ان کی درویشانہ گلرو نظر کی بہتر پیچان ان کی شرح نظم" پر اللہ تھ سار" ہے ہوتی ہے۔ انہوں نے سوم نند (Somanand) کی معروف تصنیف" پراتیہ بھیجان (Pratya Bhijan) کی شرح "ایشور ہر تہ بھگا" (Ishvara pratya Bhigya) بھی کھی۔

اس میں ایک فلفی ناقد کاذبن ماتا ہے۔ ای طرح آنند ورد هن (Anand Vardhanad) کے نام ہے لکھی۔ ہندو ستانی جمالیات کے ان گئت پہلورو شن کیے ، ان کی ناقد اند بھیرت اس "دھونیالوک ورت (Dhavanya Loka Virta) کے نام ہے لکھی۔ ہندو ستانی جمالیات کے ان گئت پہلورو شن کیے ، ان کی ناقد اند بھیرت اس تشریح کے بعد ایک مثال، ایک نمونہ بن گئی۔ آنند ورد هن نے رسوں کے متعلق جن خیالات کا ظہار کیا تھا ابھیجو گپت نے ان کی تشریح سی کیں۔ ساتھ بی دھونی (Dhy ani) کے تصور کی وضاحت کی۔ آنند ورد هن کے خیالات سے بے حد متاثر ہوئے۔ 'رس اور 'دھونی 'کی تضور ات کے بیش نظر یہ کہا جا سکتا ہے کہ آنند ورد هن سے بہت قریب ہیں۔ 'دھونی 'کی تشریح وضاحت آئی دکش تھی کہ ان کی تشریح آئید ورد هن کے بنیادی نصورات کے لیے اس تصورات سے نیادہ مقبول بن گئی۔ ابھینو گپت، بھگوت گیت ہی متاثر تھے، بھگوت پر اظہار خیال کیا ہے اور بلا شبہ اپنے بنیادی تصورات کے لیے اس سے بھی رو شنی حاصل کی ہے۔ معروف ناقد اور شاعر ممت آجار ہیر (Mammat Acharya گیار ہویں صدی) کاویہ پر کاش کے مصنف کہ جس ک

ابھیو گیت نے و بنین واد (Vyanjanavad) کے تصور کو پیش کر کے ادبی اور فنی تنقید کامعیار بلند کر دیا۔ وہ ہندو ستانی ادبی تنقید اور جمالیات میں ایک مستقل عنوان کی حیثیت رکھتے ہیں۔ عرض کر چکا ہوں کہ بھرت کے رس کے تصور کے اولین تیمرہ نگاروں میں ان کانام پیش پیش ہیں ہے۔ تیمرہ و تشریح کرتے ہوئے انہوں نے بعض نئی جبتوں کی طرف اشارے کیے ہیں۔

بھٹ نائک ہے کی مقامات پر اختلاف کیا ہے۔ وینجن ورتی ، (Vyanjana Vritti) بھٹ ٹائک سے آگے جمالیاتی تجربوں اور کیفیتوں کا احساس عطاکرتی ہے۔

المسيع گپت نے ویدانت کا مطالعہ کیا تھا،ان کی جمالیاتی فکرو نظر کی بنیاد مجمی ویدانت ہے۔اس کی وجہ سے ان کی ادبی اور فنی تنقید میں جمالیات کا ایک بزاہمہ کیر نظام ملتاہے۔ انہوں نے بتایا کہ انسان کادل مسرت اور غم کے جذبوں سے بھراہو تاہے مسرتوں اور غموں کا عمل اس کے احساسات یاذ ہن اور جذباتی کیفیتوں کو ابھار تارہتا ہے۔ مسرت اور غم کے جذبے مستقل ہیں، انہیں انہوں نے سیتھی بھو (Sthayi Bhavas) سے تعبیر کیا ہے۔

ابھیجو گیت کا خیال ہے کہ یہ جذبات موروثی اور لاشعوری ہیں، فطری ہیں اور اکثر ہاحول اور معاشر ہے کے حالات ہے بھی یہ جذبات اپنے عمل میں زیادہ شدت کے ساتھ مصروف رہتے ہیں اور باطنی اور ذہنی طور پر ان کارد عمل جاری رہتا ہے۔ انہوں نے پہلی بار لا شعوری کیفیات کی جانب اپنے خاص انداز ہے اشارہ کیا ہے۔ و بھو (Vibhava) انو بھو (Anubhava) اور سنچاری (Sanchari) یہ بتیوں ذہنی اور جذباتی کیفیت سی فنکار کو متحرک کرتی ہیں اور وہ اپنے سیعتھی بھو کو بڑی ہدت ہے ابھار تا ہے شعری تجربے بنیادی جذبوں کو ''سیعتھی بھو'' کے تحریک کے ساتھ لفظوں اور علامتوں کو پیش کرتے ہیں، کاویہ (شاعری) اور تائی میں فزکار جن جملوں ہے قار نمین یا سامعین کے بنیادی جذبوں کو متحرک کرتا کے وہ جملے فزکار کی جذباتی کیفیتوں کے ساتھ رس عطا کرتے ہیں۔ جذبات ہے سر شار الفاظ اور جملے سامعین و قار نمین کو خود ان کے اپنے جذبات کے تئیں بیدار کرتے ہیں۔ 'رس کا سب ہے بڑا کار تامہ یہ ہے کہ دو ذاتی جذبوں کے تئیں بیداری پیدا کر کے انہیں انٹرادی یاذاتی سطے ہائید کرد بیاب اور تجربوں اور جذبوں کارنگ ایک جسیاہ و تا ہے، ذبین جو ابنا بیا ہا ہاں کی وجہ بھی مخصوص ذبی کیفیت ہے جو انفرادی سطے ہائید ہو جاتی ہیں و مسر سے حاصل ہوتی ہاں میں ہو جاتی ہیں تو مسر سے حاصل ہوتی ہا ور یہ مسر سے بالیاتی ہو گئی گئی میں ہو جاتی ہیں تو مسر سے حاصل ہوتی ہا ور یہ مسر سے بالیاتی ہو گئی گئی گئی ہے۔ 'رس 'فنکار کے اس کی تعمل ہو باتی ہیں تو مسر سے حاصل ہوتی ہوں کی مسور تمیں تبدیل ہو جاتی ہیں تو مسر سے حاصل ہوتی ہو اور یہ مسر سے باتھالیاتی ہورگ کی رس کا نتیجہ ہے۔

المصنو گیت نے کہاہے کہ 'مجمو، و بھو اور اتو بھو وغیرہ کا عمل عارضی ہو تاہے صرف سیھی بھو، مستقل ہے۔ یہ بھو فہ کار کے باطن میں سویا ہو ا ہو تاہے اور تہذیبی، معاشر تی یا تمدنی حالات کے دباؤے جا گتاہے ، یہی وہ مقام ہے جہاں ایھییو گیت فذکار کے لاشعور کی جانب معنی خیز اشارہ کرتے ہیں۔ برہماکی نینداور جاگرتی دونوں نے ان کے اس تحرک میں نمایاں حصہ لیاہے۔

المحیوگیت نے جمالیاتی تاثریت کا احساس شدت سے دلایا ہے۔ بعث ناتک کی جمالیاتی تاثریت سے قریب تر ہوتے ہیں لیکن ساتھ ہی یہ بھی کہتے ہیں کہ جب''وینجن ورتی''یافزکار کے جمالیاتی تجربوں کی خوبصورت تاثریت سے اپنے بنیادی جذبات کے تئیں ایسی جمالیاتی بیداری پیداہو جاتی ہے کہ جذبات زاتی یا انفرادی سطح سے بلند ہو جاتے ہیں۔ قطرے سمندر ہیں مل جاتے ہیں اور 'رس' کی سیال کیفیت تاثریت ہیں شامل ہو کر جمالیاتی مرت دیتی ہے۔ تخلیقی آرٹ کا معاملہ ظفے کا نہیں بلکہ جمالیات کا ہے اور ہمیں جمالیاتی تاثراتی رشتوں کو نیادی رشتوں سے تعبیر کرنا جا ہے۔

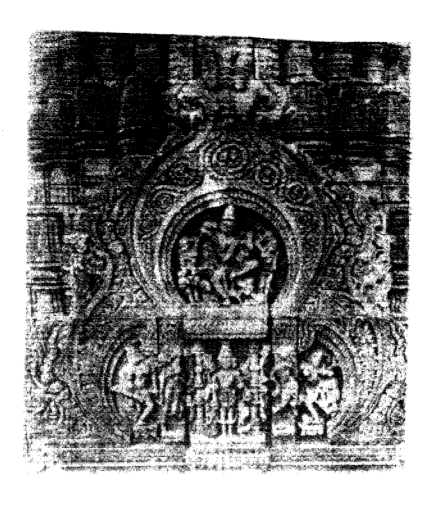
حقیقت یہ ہے کہ ''مجووں،'رس'اور' جمالیاتی انبساط' کے پیش نظر بھٹ نائک اور انھیعو گیت دونوں کے خیالات توجہ طاب ہیں۔ان دونوں نے اپنے طور پر جمالیات کی اہمیت کو سمجھا ہے اور پر اسر ار تخلیقی عمل اور 'رس' کی سیال، کیفیت پر اظہار خیال کیا ہے۔ تخلیقی آرٹ کے تج بوں کو سمجھنے میں یقیناً دونوں کے خیالات سے کیساں مدد ملتی ہے۔



علامتی جمالیاتی رجحان کی ایک مثال 'نٹ راج '(اجین آٹھویں صدی)

- ●ہندوستان کے آجاریوں نے اس موضوع پر مختلف اندازے سوجا ہے۔مندر جہ ذیل نکات پر بھی نظر گئی ہے:
- اسٹیج پر تاریخی،اساطیری، نیم تاریخی یا محبوب رو پانی پیکر نقل نہیں ہوتے، ہو بہو نقال سے تخلیق، تخلیقی نہیں رہتی،لہذا سامعین یا قار کین کو'رس' عطاکر نے کے لیے تخلیقی نقالی پر غور کرنا جا ہے۔
- تعبور کشی اور نقالی کی جانب ہے ذہن کو ہٹا کر حسی جمالیاتی نقالی کی جانب لے جاتا چاہیے اور یہ عمل ایسا ہو کہ جمالیاتی تاثرات پیدا ہوں۔ اس لیے کہ ان ہی ہے 'رس'اور جمالیاتی انبساط حاصل ہو تاہے۔
- سامعین جانتے ہیں کہ اداکار وہ حقیق کر دار نہیں ہیں جنہیں پیش کیا جارہا ہے۔اداکار ،اداکار ہے لہذااس نزاکت کے پیش نظر ڈراہا نگار اور
  اداکار دونوں کے لیے احتیاط ضرور کی ہے، فنکار کا بنیاد کی مقصد تو یہ ہو تا ہے کہ حقیق کر داروں کی شخصیتوں کے جلووں سے سامعین کے
  اداکار دونوں میں نئی تازگی پیدا ہو۔ان کے سوئے ہوئے خوابیدہ جذبے بیدار ہوں۔ فراموش واقعات لاشعور سے شعور میں آ جا کیں۔ یہ کمل
  تو حسن سے باطنی رشتہ قائم ہونے کا عمل ہے۔
  - کرداروں کو چاہیے کہ وہ اسٹیج پر حقیق کرداروں کی جمالیاتی شناخت کے تاثرات عطاکریں۔ای عمل میں 'رس' ہے جو سامعین تک پنچتا ہے۔
    - حقیقی کر داروں ہے اداکاری کاذبنی رشتہ مجرے التباس میں قائم ہو تا ہے لہذااس التباس کے جلوے بھی اہمیت رکھتے ہیں۔
    - رویه ،احساس اور جذبہ تینوں'رس' کے معاطمے میں اہم رول ادا کرتے ہیں ،رویہ ہی احساس ادر جذبے کوابھار تاہے لہذا فن کار کو سامعین بیاناظرین یا قار کمین کے رویہ کو بھی سمجھناچاہئے۔
- فنکار خود ایک بواغالق ہے۔ برہما کی تخلیق میں مسر تیں بھی ہیں اور السناک تجربے بھی۔ ہمدر دی کا جذبہ بھی ہے اور نفر ت اور غصے کی لہریں بھی ہیں، محبت اور نفر ت کی کشکش اور غریب اور امیر طبقے بھی ہیں فنکار جود نیا خلق کر تاہے دہاں یہ سب با تیں تو ہیں دیکھنا تو یہ ہے کہ دہ کس طرح انہیں جمالیاتی مسر تیں دیتا ہے۔ رس عطاکر دیتا ہے اور پھر ان سے کس سطح پر جمالیاتی مسر تیں دیتا ہے۔ رس عطاکر کے حسن کی ہر صور ت کا حساس دیتا ہے۔

ایمیو گیت کے گروشری سنلک (شمیر کے حکر ال اجیت پڈکاہم عمر (816ء) نے رس کو محض موہوم احساس سے تعبیر کیا تھا۔ ڈراہادیکھنے والا اپنے طور پررس کو سمجھ لیتا ہے۔ اسے حاصل نہیں کر تااور نہ اس سے لذت لیتا ہے ہو تا ہے ہے کہ اداکار اپنے الفاظ اور آواز اور اپنے عمل وردِ عمل سے ناظرین کو متاثر کرتا ہے اور ناظرین کا احساس کی نہ کی اہم جذبے یا خیال سے وابستہ ہو جاتا ہے۔ اس طرح ناظر اپنے احساس کے ساتھ 'رس' کو سمجھتا ہے۔ کسی نہ کسی حقیقت یا سپائی کو پہپپان لیتا ہے۔ اس سے لذت یا جمالیاتی انبساط حاصل نہیں کرتا۔ تخلیقی آرٹ سے ''رس' کو سمجھ لینا اور اسے پانا فزکار کی حقیقت بیندی کا احساس ہوتا ہے۔ 'رس' کو سمجھ لینا اور اسے پانا اور اسے پانا کو کہتا ہے۔ 'رس' کو سمجھ لینا اور اسے پانا اور اسے بات تو محض وہم ہے۔



شیو کا کا تناتی آفاقی رقص آہنگ اور آہنگ کی وحدت کی ایک مثال، باطن اور ماور ائے ادر اک کے آہنگ کی اکا ئی! (ادریشو مندر)

شری سنکک "نیائے درش" کے کٹر پیرو تھے نیائے درش (Aksapeda System) نے حقیقت کے بیچے علم اور صحیح اور درست فکر و نظر پر زور دیا ہے۔ منطقی فکر پر اصرار کیا ہے۔ نیائے ودیا (Nyayavidya) اور ترک شاستر (Tarka Shastra) وغیر ہ استداال و منطق کے ملہ م ہیں۔ ہمیں اس کا علم ہے کہ گوتم رشی کے نیائے ستر (Nyaya sutra) اور اس کے پانچے او صیائے نے بہار اور بنگال میں ایک فکری انتقاب پیدا کر دیا۔ منطقی دلاکل کے تعلق سے جانے کتنے سوالات انجرے اور جانے کتنے اختلا فات ہوتے رہے۔ قدیم نیائے درشن (Pracinanyay) کی بنیاد سے وقتی رہے کہ قال میں منتقسم کر سکتے ہیں۔

- فظربيه علم دوانش
- نظریهمادّی نظام زندگی
- نظریه ذات اور ذات کی آزاوی
  - فظریه خالق کا ئتات

ریاں مور کے معلق بھی نیائے درشن کا تصور مختلف ہے۔ ظاہر ہے اس فلسفے کے متعلق تخلیقی آرٹ ادراس کی جمالیات کے رموز کو نہیں سمجھ کتے تھے بہی دجہ ہے کہ شری سنگک نے رس کے متعلق جن خیالات کا ظہار کیا ہے زیادہ اہم نہیں ہے۔

## • آنند

بندوستانی فنون لطیفه میں انتہائی بلند ماورائی سطح پر مسرت اور لذت حاصل کرنے کی آرزونے آنند کے تصور کو جنم دیاہے۔ اعلیٰ اور بہتر جمالیاتی تجربہ وہی ہے جوخود آنند ہواور جس سے آنند ملے!

ہندوستانی جالیات میں آنند ایک انتہائی اہم بنیادی تصور ہے جس کی جانے کتنی جہتیں ہیں ان جہتوں کارشتہ انسان کے بنیادی احساسات اور جذبات سے ہے۔ معاملہ انبساط و سرور پانے ،عطاکرنے، تخلیق کو بصیرت کی تنویر بنانے اور مسرت سرمدی سے شعوری اور لا شعوری طور پر آشنا کرنے کا ہے۔

'رس'اور' آند' ہے یونانی کتھار سس (Catharsis) کیاد تازہ ہو جاتی ہے، قدیم ترین یونانی و حثیانہ طریقہ عبادت کا بنیادی مقصداً گرچہ یہ تھا کہ انسان حواس کی تمام سطوں ہے اوپر ہو جائے۔ ایسے اعلیٰ احساس تک جائے جہاں عام طور پر اس کی پہنچ نہیں ہوتی لیکن ساتھ ہی حقیقت ہے کہ جسمانی تحقیٰ اور تحریک سے مقصد حاصل کرنے کی خواہش بھی ساتھ تھی، پورے عمل میں نفسیاتی سکون یا نے اور لذت اور سرت یانے کی آرزو بھی موجود تھی۔



'آند کا پکیر بدھ(دھیان مدرا) کشمیر، ساتویں صدی (پرنس آف ویلس میوزیم، بمبئی)

آننداور آنند کی وحدت عورت اور در خت فطرت اور وجود کے رشتے کاعر فان (بھاڑ ہٹ، دوسر ی صدی ق۔م) (انڈین میوزیم کلکتہ)



## اظهار كاحسن

ہندہ سانی جمالیات میں اظہار کے حسن کا مطالعہ جمالیاتی تجربے علاصدہ ممکن نہیں ہے اس لیے کہ تجربہ اور اظہار کی وصدت ہی فن ہے۔
صورت یا فارم سے موضوع کو علاصدہ نہیں کیا جاسکا۔ تخلیقی فزکاروں نے موضوع ہے ذہنی اور جذباتی رشتہ قائم کرتے ہوئے اسے ہمیشہ اس
کے اپنے فارم کی صورت میں محسوس کیا ہے۔ تری مورتی، متحر اکا بدھ، نٹ رائ عمدہ مثالیں ہیں، ان پیکروں کے فارم کو موضوع ہے جملا کس
طرح علاصدہ کیا جاسکتا ہے ؟ ایسا محسوس ہو تا ہے جیسے تخلیقی فزکاروں نے تخلیقی سطح پریا ہے جمالیاتی وجدان میں انہیں ان بی صورتوں میں محسوس کیا
تھا، موسیقی کے آئی اور مند روں کی تغییر میں بھی تج بہ اور اظہار کی وحدت ہی متاثر کرتی ہے۔ اظہار کے حسن کا مطالعہ ہوگا تو موضوع کے حسن
کے ساتھ ہوگا۔

شاعری کے تعلق سے النکاروں (Alankars) پر جو بحثیں ہوئی ہیں دوبظاہر ایک دوسر ہے ہے جتنی بھی علاحدہ نظر آئیں شاعری کے جمالیاتی تصورات اور بنیادی موضوعات کو ساتھ لیے ہوئی ہیں۔ النکاروں پر گفتگو کاجو سلسلہ جاری رہاوہ صرف اس لیے کہ شاعری کی داخلی فطرت اور سن کی عظمت کی بہتر بہچان ہو سکے اور یہ بتایا جاسکے کہ کلام میں الفاظ، علامات اور استعارات اور تمثیل اور تج بہ وغیرہ کی سطح کیا ہے۔ یہ س صد تک تجر بوں کا جلوہ ہے ہیں شاعری میں چو نکہ معاملہ لفظوں کا ہے اس لیے اسے اس طرح موضوع بناناضر وری بھی تھا، دوسر سے فنون کی صور توں کے مقا بلے میں لفظوں کی صور توں پر اظہار خیال کر ناضر وری تھا، اس کے مقالے میں لفظوں کی صور تیں پر اظہار خیال کر ناضر وری تھا، اس کے باوجود یہ محسوس ہو تا ہے کہ تجر بوں کی قدرہ قیمت کا باوجود یہ محسوس ہو تا ہے کہ تجر بوں کی قدرہ قیمت کا باوجود یہ محسوس ہو تا ہے کہ تجر بوں کی قدرہ قیمت کا بہتر احساس دلایا جا کے اور بہتر شعری تجر بوں کو بہتر اظہار میں جلووں کی طرح محسوس کیا جاسکے۔

النکار (Alankar) وہ و سائل ہیں جو کلام کو آرائش و زیبائش کے اعلیٰ ترین مقام تک لے جاتے ہیں۔ کلام کی آرائش و زیبائش موضوع یا تجرب سے علاصدہ نہیں ہوتی ، تجربے کی روشنی لفظوں اور استعاروں کو منور کرتی ہے۔ جو دیو (تیر ہویں صدی عیسوی) نے شعری تجرب اور النکاروں کے رشتے کی و ضاحت کرتے ہوئے یہ کہا تھا کہ یہ رشتہ آتش و حرارت کارشتہ ہے۔ 'النکار ان کے نزدیک ایسا جلوہ یا ایک حرارت ہے جو تجرب کے بطن سے بھو ثتی ہے۔

یہ حرارت نہ ہو تو آتش اور تج بے کی بھلا پیچان کس طرح ہو سکتی ہے۔

چسٹی صدی عیسوی میں بھامہ (Bhama) کشمیر۔ مصنف کادیہ لئکار) اور دنڈی (Dandi) (دکن۔ مصنف کادیہ درشن) نے یہ بتایا تھاکہ موضوع یا تجر بہ سے علاصدہ النکاروں پر گفتگو کرنے والے پوری سچائی پر گفتگو نہیں کرتے۔ شبد میں اتنی طاقت اور اتنی توانائی ہے کہ وہ اپنے حسن کے ساتھ موضوع کو مرکز نگاہ بنادیتے ہیں۔ شبد سے جذبات کے رنگ ظاہر ہوتے ہیں، کلام پڑھنے والوں پر ان رنگوں کے گہرے اثرات ہوتے ہیں۔ اس حدی مصنف کادیہ لئکار سار کی سوی کادیہ لئکار سار کامیرہ کا دیا لئکار سوتر، کے مصنف اور ادبسٹ (Udabhatta) کشمیر۔ آٹھویں کرنویں صدی عیسوی کادیہ انگار سار عشرہ کے مصنف کا نبرازہ کرتے ہوئے موضوع کے حسن ادر اظہار کے حسن کی وحدت کا احساس بالیدہ کیااور ریہ بات واضح

کر دی کہ انکار کامقصد لفظوں کا تھیل بالفظوں کا تماشانہیں ہے۔ شید ایک انتہائی تہہ دار معنی خیز لفظ ہے۔ 'اوم' شبد کاسب ہے معنی خیز استعارہ ہے۔ شیر تصویر بھی ہےاور آواز بھی۔ حسی تج بے کا نقش بھی ہےاور کلام کا مفہوم بھی۔ حسی تصور جوصورت خلق کریتا ہےاس کی تصویر شبد ہےاجاً کر ہوتی ہے۔ اس کے آہنگ اور اس کے رنگ سب ای ہے انجرتے ہیں ڈیڈی، بھامہ ،اد بھٹ، دامن ، رودرات (Rudrata) آنند ورد ھن اور آ جاریہ مین (Mammata) سب شعد کی ہمہ میں معنویت ہے واقف نظر آتے ہیں۔ان میں کوئی بھی آ جاریہ اییا نہیں جو موضوع اورالنکاروں کو علاجدہ کر کے دیکتا ہو۔ ونڈی نے کلام کے خوبصورت لباس کا نہیں بلکہ کلام کے خوبصورت جسم کا ذکر کیا ہے۔ یہ بتایا ہے کہ ذکار کے خوبصورت لفظوں کے بطن میں فزکار کے خوبصورت جذبات ہوتے ہیں،الفاظ احساس اور جذبے کے اظہار کے ذرائع ہیں،الزکاروں کا حسن ایساہو جو تج بوں کے حسن سے جنم لے اور ان کاتر جمان بن جائے ، وامن نے محاویہ النکار ستر ، میں اسلوب ، ڈکشن اور اظہار پر مفصل گزشتکو کی ہے اور 'النکار وں کو کلام کی روح یا آتماہے تعبیر کیا ہے۔ لفظوں کی توانائی، صفائی، بزرگی اور حسن کوخیالات کے لیے ضرور ی جانا ہے خیال کے تفاضے کے مطابق شید استعمال کے جائمیں تاکہ خیال کا 'سن دوسر وں تک پہنچ سکے۔ آنندور دھن نے تخلیق فن کی عظمت کو سمجھتے ہوئے استعاروں، ملامتو اور اشاروں کواہمیت دی اور ''شید'' کے مفہوم کے دائر ہے کو وسیع تر کر دیا۔ دھونی کاویہ (Dhynikavya) کے نظریے نے ''رس دھوی''(Rasa Dhayi) کی اہمیت کا دساس بڑھادیا۔ کلام کی رمز می خوبیوں پر پہلی بار سنجید گی ہے غور کیا جانے لگا۔ شید رمز بن گیا جو سامنے ہے وہی سب پھھے نہیں ہے اس کے بطن میں اور بھی بہت کچھ ہے۔ اظہار کے حسن میں ایک بڑی اہم جہت پیدا ہوئی جے ہندوستانی جمالیات کے ملاء نے بڑی شدت ہے قبول کیا اور اس جبت کے مختلف پبلوؤں پر غور کر کے اظہار خیال کیا۔ محسوس کیا کہ بڑے تخلقی فزکاروں کے شید اپنی رمزی خصوصیات کو لیے بلندیوں پر روشن رے ہیں اور عام وکیلے اور محسوس کیے ہوئے حسن سے کہیں بلند اور عظیم تر حسن اور اس حسن کی جہوں سے آشا کرتے ہیں۔ لنتك (Kuntaka) نے واكروكتي (Vakarokti) كي اصطلاح استعمال كي اور شيدوں كي دل ميں امر جانے والي كيفيتوں كا احساس د الها۔ شاعري كي ز بان اور اس کے ڈکشن کو عام بول حال کی زبان ہے مختلف بتایا، زبان اور ڈکشن کے حسن کو فنکار کی تخلیقی صلاحیتوں کے بیش نظر دیکھنے پراسرار کیا۔ اس طری تخلیقی عمل اور فزکار کی شخصیت ، موضوع ما تج به اور اسلوب بیان کے ساتھ توجہ کا مرکز بن گئی۔ تھمندر (Ksnmendra) مث (Mammata)و شوناتھ دیو (Vishvanath Deva) جگن ناتھ (Jagannath) سب شید کے حسن پراظہار خیال کرتے ہیں لیکن ان میں کو نی ایسا نہیں ہے جواظہار کے حسن کو تج بے کے حسن سے علاصدہ کر کے دیکھا ہو۔

النکاروں پر جو گفتگو ملتی ہے وہ تخلیق تج ہوں ہے دشتہ رکھتی ہے، رس کے ہمہ گیر تصور کوپاتے ہی موضوع اور اظہار کافرق خم ہو گیا۔ تج بہ رس بن گیا اور لفظ کی تخلیق اور اس کے انتخاب کا معاملہ پورے تخلیق عمل میں شامل ہو گیا النکاروں کو لفظی بازیگری ہے تعبیر کرنے والے بعض لوگوں کا ذہن و شونا تھ دیو نے بالکل صاف کر دیا۔ جنوبی ہند کے اس بڑے آچار یہ نے 1598 میں سنسکر ہی بوطیقا کا دامن و سیج کر دیا، ''ساہتھ سدھو''ان کی معروف تصنیف ہے جس کے گئی نسخ محفوظ ہیں۔ غالبًا بھی تک یہ کتاب شائع نہیں ہوئی ہے، ممث کے ''کاویہ پر کاش''اور و شو ناتھ دیو نے سولہویں صدی کے کم و بیش تمام انتقادی نظریات و تصورات کا جائزہ لیا ہے اور لبعض قدیم آچاریوں ہے اختلاف بھی کیا ہے۔ اختلاف کرتے ہوئے انہیں غلط فنہی بھی ہوئی ہے مثلاً شبد اور ارتھ کی شاعری کود و مختلف فتم کے شعری تج بوں ہے تعبیر کرتے ہوئے باہمہ ، اُد بھٹ ، آئند ورد ھن اور ممث سے خواہ مخواہ انتقاف کیا ہے صالا تکہ ان چاروں نے شبد اور ارتھ یا شبد کاویہ اور ارتھ کاویہ کو الگ الگ نہیں دیکھا ہے۔ وشنو ناتھ دیو کا سب سے بڑاکار نامہ یہ ہے کہ انہوں نے اکھنڈ کار بی خواہ کو انہ کار نامہ ہے کہ وہ دی بھو'، انو بھو، سنچاری بھواور سیتھی بھوکی آمیز ش اور تج بہ اور مر س

سر مدی کی و مدت کا احساس انتهائی همراکیا ہے۔ تخلیقی عمل کی پر اسر ادر کیفیت پر نظر رکھی ہے اور شاعری کی عظمت کا احساس عطاکیا ہے۔ جمالیاتی انبساط اور مسرت سر مدی کی اہمیت کو سمجھاتے ہوئے یہ کہا ہے کہ شاعری کا بنیادی مقصد جمالیاتی انبساط عطاکرنا ہے۔ جمالیاتی انبساط کا تصور بھی انتہائی ارفع اور جمیل تراور جلیل تر ہے۔ مسرت سر مدی کے لیے انہوں نے "بر ہمانند سہودر" (Brahma Nanda Sahudara) کی اصطلاح استعال کی جو انتہائی غیر معمولی جمالیاتی انبساط یا آئند کی جانب اشارہ کرتی ہے۔ و شوناتھ دیو نے شید کی جگہ واکیہ کے استعال کو پہند کیا ہے اور فلری طور پر دائڈی (Dandi) اور و شوناتھ سے قریب ہوگئے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ عام معمولی جملے یا واکیہ کو شاعری سے تجمیر نہیں کیا جاسکتا۔ شاعری تو وہ ہے جو واکیہ میں فذکار کے احساس اور جذب کے رنگوں اور روشنیوں کو لیے ہوئے ہو۔ وشنوناتھ دیو لفظوں میں احساس، جذبہ تجرب جان ہوں؟ کی رمزی کیفیتوں کو شامل کر کے اظہار کے حسن کی عظمت برحاد سے ہیں۔ لفظوں کی آر اکش وزیباکش کی کیا ہمیت ہے جب تجرب جب جان ہوں؟ کھرت نے "نامیہ شاعری براس طرح روشنی ڈالی ہے۔

''ڈراباد کیھنےوالے کوا تھی شاعر بی متاثر کر سکتی ہے ،وہ شاعر بی جو نازکاہ رخوبھورت لفظوں میں ڈھلی ہو جے آسانی ہے سمجھا جاسکے۔ جو رقص ہے ہم آ ہنگ ہو جائےاور جس ہے مختلف قتم کے کنی رس حاصل ہوں''۔

(نامیه شاستر Natyashastra دوسوسال قبل مسیح)

بھامہ (Bhamaha) نے کہاہے:

"لفظاور خیال کی خوبصورت ام آجگی ے شاعر ی جنم لیتی ہے:

( کاویه النکار Kavyalankara چیشی صدی عیسوی، تشمیر )

زندی (Dnadi) نے لکھاہے:

"شام ی کابدن مناسب لفظوں کی خوبصورت تر تیب کی خو شبو لیے ہو تاہے یہ خوشبو جو کچھ کہتی ہے سر گو ٹی کرتی ہے " (کادید درشن Kavyadarsa دکن، پھٹی صدی عیسوی)

وامن (Vamana) نے تحریر کیاہے۔

''شاعری لفظوں کے حسن ہے آرات ہوتی ہے، لفظوں کے پیش نظراس میں کوئی خامی نہیں ہوتی''۔

(كاوبيه الكلاسوتر Kavya Alankarasutra ، تشمير آشوين صدى عيسوى )

دوسری جگہ تح سر کیاہے:

''اسلوب شاعری کی روحے''

(كاويه النكار سوتر)

ردرٹ(Rudrata)نے کہاہے:

"بلا شبہ لفظ اور خیال کی خوبصورت آمیزش اور ہم آ ہنگی کے بغیر شاعری جنم نہیں لے سکتی"

(کاویهانگارKavya Alankara، تشمیر، نوین صدی عیسوی)

آنندورد هن (Anandvardhan) نے لکھاہے:

"اشاریت شاعری کی روح ہے،اور اشاریت کا نحصار لفظوں کے مناسب انتخاب برہے"

( د حونیالوک درت، Dhy any aloka کشمیر - نوین صدی عیسوی)

دهینج (Dhananjaya) نے تحریر کیاہے:

'' د نیا میں کوئی ایسی چیز نہیں ہے کہ جے شاعر کا تخیل چھولے اور اس ہے 'ریں' ٹیکنے نہ لگے''

(دسارویک،مالوه\_Dasarupaka دسویں صدی عیسوی)

کنک (Kuntaka)کاخیال ہے کہ:

"شاعرى لفظ اور خيال كى خوبصورت وحدت كانام ب:

(و کروکت جیو Vakroktijivitat، گیار ہویں صدی عیسوی)

بھوج (Bhoj) نے کہاہے:

"شاعری کو عیب سے پاک ہونا جا ہیں۔ اس میں لفظوں کا جمال ضروری ہے۔ اندازِیمان اور اندازِ گفتگو میں 'رس' بھر اہو" (دھار انریش بھوئ۔ سر سوسیکم مماجر تا Sarasvati kantha bharana)

(گیار ہویں صدی عیسوی)

مٹ(Mammata)نے تحریر کیاہے:

"شاعری کو فنی نقائص سے پاک ہوتا چاہیے، شاعری تصور اور لفظ کے اندر جنم لیتی ہے،ایسا بھی ہوتا ہے کہ آواز سنائی نہیں دیتی صرف آ ہنگ موجود ہوتا ہے کہ جس سے ہم متاثر ہوتے ہیں۔

(کاویه پر کاش Kavyaprakasha) (گیار ہویں صدی عیسوی اس کی ستر شرحیں لکھی گئی ہیں )

ہیم چندر (Hemchandra) نے لکھاہے۔

"شاعری میں خیال اور لفظ دونوں کی اہمیت ہے۔ دونوں کا توازن قائم رہناچاہئے۔ انداز بیان ایسا ہوکہ جس سے تا ژات گہرے ہوں " (کاویہ نشاس (Kavyanushasana)بار ہویں صدی عیسوی)

مہایاترو شوناتھ (Vishvanatha) نے ساہتیہ درین میں لکھاہے:

"كوئى بھى جمله، جورس سے بحرابو شاعرى ہے۔كوئى بھى جمله كه جس سے لذت عاصل ہو،انبساط مے شاعرى نے"

(ساہتیہ درین)Sahityadarpana(ٹریبہ 1300-1380عیسوی)

ان خیالات کی روشنی میں کہا جاسکتا ہے کہ ہندوستان میں لڑیچر اور فنون کے تئیں بوی بیداری تھی، سنسکرت بوطیقانے شاعری اور آرٹ کا
ایک اعلیٰ معیار قائم کیا تھا، صدیوں پہلے ہندوستان میں نظام جمال کا ایک معنی فیز معظم نظریہ موجود تھا۔ ان آچاریوں میں رس کو اہمیت دیے والے
بھی موجود ہیں اور وہ بھی جو اظہار کے حسن ، النکار ، ریت ، اور دھون کی قدر وقیت جانتے ہیں النکار ، ریت اور فارم کی جمالیا تی وحدت پر زور دیتے
ہیں ، النکار کو ایک علاصدہ موضوع بنانے اور اس پر محفقاً کو کرنے کا مقصد یہ ہے کہ اظہار کے حسن کی قدر وقیمت کا بھی اندازہ ہو سکے۔ ڈنڈی ، او بھٹ، وامن ، رورٹ ، آنند وردھن ، راج مشیکھر ، انصیع گیت، ہے دیو، ودیا دھر ، ان میں کوئی بھی معلم جمالیات صرف النکار ، ریت یا دھون کی اہمیت

نہیں جاتے، اظہار کے حسن کو طرح طرح سجھانے کا مقصد یہ ہے کہ شاعری میں جو تجربے اور جذبات پیش ہوں وہ اظہار کے حسن کو لیے ہوں۔
اضطراب، دہشت، خواب، خوشی، غم، کے تجربے اور جذبے مناسب لفظوں کے حسن کو لیے ہوئے ہوں۔ اسلوب جا سجا ہو، تا کہ کشش محسوس ہو۔ آ جار یہ جماعہ شاعری یا جموعی طور پر فن کے لیے مبالغے اور جمالیاتی پیچید گی کوا بھیت دیتے ہیں ان کاخیال ہے کہ اس طرح فن میں پر امر ارفضا تا کم بہوتی ہوں ایک ان کو ایک سے مبائا عمدہ خلیقی عمل کا نقاضا ہے لیکن وہ صرف اظہار کے حسن میں کوا بھیت نہیں دیتے، ان کا بالید وانتقادی شعور اس سے بیاد کی حیثیت رکھتے ہیں، اظہار کے حسن میں جین بھی اضافہ کیجے آگر تجربہ، جذبہ یا احساس تا بندہ اور روش نہیں ہے تو پیشکش یا اسلوب کی کوئی حیثیت نہیں رہتی۔ ای طرح وا من صافح بدائع کو زیادہ ابھیت نہیں دیتے، وہ جمالیاتی انبساط پانے کے اور روش نہیں ہے تو پیشکش یا اسلوب کی کوئی حیثیت نہیں رہتی۔ ای طرح وا من صافح بدائع کو زیادہ ابھیت نہیں دیتے، وہ جمالیاتی انبساط پانے کے موضوع کا در بیت کی جمالیاتی انبساط پانے کے موضوع کا در بیت کی بیان کی جارت کی خوالیاتی انبساط پانے کے موضوع کا در بیت کی جمالیاتی تعربی دور می سے موجود موسوع کی جمالیات کی ایک اعلی سطح قائم کر کے ہندو متان کی بطاع کا کہ جائی معنوی موسوئی کی جمالیات کی ایک اعلی مطاع میں بیجیدہ کا می بیان کو رہو کی جائیات کی ایک معنو کی جائی میں کی جائی میں ایک معنو گیت نے واس فارم یاصور سے کی جائی میں گیا تھی میں ایک معنو کیت اصطلاح کو حیثی سے اسلال کی در بید دوئی نقید میں شامل ہو گیات سے بھی مجر اسے۔ ہندو ستائی ہوئی ہے۔ اس واسلاح کو اسلاح کی تعنو ہے۔ وہ اس کی حیث سے بواب وار سے اور ای سید ورد تو اس کی معنو ہے۔ آنور ہوں کے لیے شعر کی سائیات ایک بنیادی موضوع رہا ہے اور اس اسلاح کا استعال عموانی موضوع رہا ہے اور اس اسلاح کا استعال عموانی سے اور اس کی تعنو سے بھی جو اس کی تعنو ہے۔ اس اسلاح کی تعنو ہے۔ اس اصطلاح کی تعنو ہے۔ اس اصطلاح کی تعنو ہے۔ اس اصطلاح کی تعنوں ہے۔ اس کی تعنوں سے اور اسلام کی معنوں ہوئی ہے۔ اس کوئر ہے۔ اس کوئر ہو اور کی تقید میں شامل ہوگیا۔ ۔

بنیادی طور پریہ نظریے صوت ہے 'دھون، یادھونی کے معنی ہیں آواز اور آوازی گونج، کلام کا آبنک لفظوں کی گونج اور ان کے ارتعاشات کہ جن کے ذریعہ 'رس' اور آنند حاصل ہو تا ہے۔ یہ اصطلاح بھی محض فارم یا صورت تک محدود نہیں ہے۔ ارتعاشات اپنی غنائیت کے ساتھ موضوع کی رمزی کیفیتوں ہے آشنا کرتے ہیں۔ دھون یادھونی الیی غنائی آواز ہے جو موضوع کے اشارتی مفاہیم کو مختلف آبنک کے ساتھ پیش کرتی ہے جو شبد سامنے ہوتے ہیں وہ اپناباطنی آبنک بھی رکھتے ہیں لہذا غنائی آواز باطنی آبنگ ہے آشنا کرتے ہوئے اشارتی مفاہیم تک لے جاتی ہے، آبنگ اور غنائیت جمالیاتی اشاروں کی صور تیں افتیار کر کے ذہن کو مفاہیم کی جمالیاتی جبتوں تک لے جاتی ہیں، کلام کی نغسگی قاری اور فن کارشتہ بن جاتی ہے۔

علائے جمالیات نے لب و لہجہ کی اہمیت واضح کی اور یہ بتایا کہ دھون یادھونی رشتے کاذر بعہ بھی ہے اور موضوع کا آہنک بھی۔ احساسات کے زیرو بم اور ان کے آہنگ زیادہ توجہ طلب بن گئے۔ جو الفاظ سامنے ہیں وہی سب کچھ نہیں ہیں، ان کے آہنگ یاان کی غتائی کیفیتوں سے رشتہ قائم کیا جائے تو رمزی کیفیتوں کو سیجھنے ہیں آسانی ہوگی نیز موضوع کے آہنگ سے احساساتی اور جذباتی رشتہ قائم ہوگا۔ دھونِ سدھانت کا ایک ہواکار نامہ یہ ہے کہ شعری لسانیات ہیں لسانی اظہار کی اہمیت کم ہوگئ اور جذبات اور محسوسات لہج کے آہنگ، غتائی اشاریت اور تج بے کی جمالیاتی کیفیتوں کی اہمیت نیادہ ہوگئے۔ تخلیق کی طلسی جمالیاتی فضا توجہ طلب بن گئ ، دھونِ سدھانت نے رس اور آند پانے اور ان سے لطف اندوز ہونے کا ایک تازہ تصور دیا جو ہندوستانی جمالیات میں ایک منتقل عنوان کی حیثیت رکھتا ہے۔

د حونی سد حانت کوشد ت سے قبول کرنے والوں نے یہاں تک کہا کہ شاعری جذبہ یااسلوب نہیں بلکہ لہجہ ہے۔ مقصد بی تھا کہ لہجہ یا لہج کا آبٹک جو لفظوں کی غنائیت کی دین ہے شعر کے حسن تک لے جاتا ہے۔ لفظوں کی غنائیت موضوع کے حسن کی دین ہے۔ لہجہ موضوع کے حسن اور اظہار کے حسن کا بتیجہ ہے ان کی و صدت کی علامت ہے۔ آئند ور دھن ممٹ ، ایھیج گپت وغیرہ نے اس بات کی و ضاحت کر دی ہے کہ تمام غنائی اشارے جذبات اور محسوسات کی وجہ سے وجود میں آتے ہیں۔لہذاوہ اپنی فطرت میں جذباتی اور محسوساتی ہوتے ہیں۔

د مونی سدهانت کا ایک بواکارنامہ ہیے کہ شاعری کو چریا تصویر سیجھنے والے اس سچائی پر غور کرنے گئے کہ چریا تصویر کا تصور رمزیت یا شاریت کے بغیر نہیں کیا جاسکتا وہ حسن ہی کیا جور مزیت یا شاریت سے عاری ہو، حسن کی معنوی جہتیں بھی ہوتی ہیں اور اس کے اپنار تعاشات بھی ہوتے ہیں، چرکے آجنگ کو پالیا جائے تو اس کی رمزیت کو بھی پایا جاسکتا ہے۔ جس طرح آجنگ رمز آجنگ کو پالیا جائے تو اس کی رمزیت کو بھی پایا جاسکتا ہے۔ جس طرح آجنگ رمز اجنگ کو پالیا جائے تو اس کی رمزیت کو بھی پایا جاسکتا ہے۔ جس طرح آجنگ رمز آجنگ کو ران کی استعاراتی صور تحل مطالع میں بوی مددی ۔ جمالیاتی اسالیب کا آجنگ اور ان کی استعاراتی صور تحل مقال میں موسکتی۔ نیز اشاریت یار مزیت اور لفظوں کا آجنگ جنم نہیں لے سکتا۔ تخلیقی فزکار کے ذہمن اور پورے تخلیقی مثل کو بری اہمیت دی۔ یہ بتایا کہ بہتر تخلیقی صلاحیتوں کے بغیر استعاروں کی تخلیق نہیں ہو سکتی۔ نیز اشاریت یار مزیت اور لفظوں کا آجنگ جنم نہیں لے سکتا۔ تخلیقی فزکار کا قبل کہ دون کو ایک جو ہر جس کا تعلق عشق سے ہو یا الیہ سے زندگی کی تختی ہو یا اس کی شریم بی سے تجھائے گلاہے۔ اس طرح تخلیقی فزکار ہے محدوس کرتا ہے جیسے خود اس کا ذہمن کے ماسلہ تائم ہو تا ہے۔ لفظوں کی آجنگ کو منا سب کہ موجاتے ہیں اور آجنگ لفظوں کی تاش کی وصدت سے جمالیاتی تجربے سامنے آنے لگتے ہیں اور تخلیقی ذبی کی توسیع کے احساس کے ساتھ سے محدوس ہو جاتے ہیں اور تخلیقی ذبین کی توسیع کے احساس کے ساتھ سے محدوس ہو جاتے ہیں اور تخلیقی ذبین کی توسیع کے احساس کے ساتھ سے محدوس ہو نے لگتا ہے کہ فزکار کا احساس اسے تائی کے عامل کے ساتھ لفظوں اور استعاروں ہیں سرایت کر جملے۔

آجارید مث کی 'ماوید پرکاش' کی مقبولیت کا ندازه اس بات سے کیا جا سکتا ہے کہ اس کی کم و بیش پچاس تشر شخسیں دریافت ہو چکی ہیں،
کہاجا تا ہے کہ ''ماوید پرکاش''کوادبی خلیق سجو کر پڑھا گیا ہے اور اس کے نسخوں کو محفوظ کیا گیا ہے۔ بھامہ (Bhama) نے الزکار کے نقبور کوا ہمیت
دی اور ساتویں صدی ہیں اپنے اعلی تقیدی افکار و خیالات کے ساتھ ایک مستقل عنوان بن گئے۔ اُد بھٹ (آٹھویں صدی ) اور ر در نے (دسویں

صدی) نے بھاسہ کے النکار کے تصور کو صرف قبول ہی نہیں کیا بلکہ اس میں نئی معنوی جہتیں بھی پیدا کیں اور اپنے نقش مجوڑ کئے امن (نویں صدی) نے اربوں کا نتین کیا۔ آئند ورد هن (نویں صدی) نے رمزیت اور مرزیت اور اسلوب) کا جمالیاتی تصور پیش کیا اور اسلیب کے مطالع کے لیے نئی رابوں کا نتین کیا۔ آئند ورد هن (نویں صدی اور رمزیت اور رمزیت اور اشاریت پر سیر حاصل گفتگو کی اور رمز کو شاعری کی روح قرار دیا۔ ابھینو گپت (دسویں اگیار ہویں صدی عیسوی) نے رمزیت اور اشاریت کی جمالیاتی خصوصیتوں کو اس طرح اہمیت دی کہ تخلیق فذکار کے احساس اور جذبے کو اشار وں اور استعار وں سے علاصدہ کر کے دیکھنے والے اور استعاروں کو جذبے اور احساس سے الگ کر کے گفتگو کرنے والے جرت زدہ رہ گئے۔ آ جاریہ ممن (1050ء۔100ء) نے کاویہ پرکاش میں دھونی کے تصور کی نظر نے کی صورت میں پیش نہیں کیا بلکہ 1143شعار کی تشر شخصیں بھی کیس اور ان کا تقید ی جائزہ لے کر عملی شعد کی ایک عمدہ مثال پیش کی ، دھونی سدھانت ایک واضح انتقادی تصور کی صورت جلوہ کر ہوئی۔

اظہار کے حن کے تعلق ہے آ چاریہ ممٹ کا جمالیاتی تصورا پی مثال آپ ہے جدید عہد میں اس کی ہمہ کیر معنویت دعوت غور و فکر دیتی ہے۔ دعونی (Dhy:ani) کی اصطلاح تمام فنون کے اظہار کے حن کواپنے دائرے میں کھنٹے لیتی ہے۔ آٹھویں صدی عیسوی کے بعد علمائے جمالیات نے دائرے میں مسئلہ تصور کیا ہے اور پھر رفتہ رفتہ اس اصطلاح کی معنویت نے تمام فنون کواپنے دائرے میں لے لیا۔اظہار اور اس کے حسن کی جہتوں کا مطابعہ کر سے تبد داری پیدا کی گئی۔ ابتدا میں لفظ اور اس کی معنوی جہت کو موضوع بنایا گیا پھر دوسرے فنون کے استعار وں اور امیجیز (Images) اور ان کی جہتوں کے مغاہم بھی شامل ہو گئے۔

المعنی کی میں میں اسلامی کے بھٹ ٹاکک نے اشاریت اور رمزیت کی مخالفت کی تھی۔ یہ بات غلط ہے ان کی تصنیف "ہرویہ ورپن (Parpana کے میں ہو جانے کی وجہ سے اس فتم کی غلط فہمی پیدا ہوئی ہے۔ بعض حوالوں سے اس بات کا ندازہ ہو جاتا ہے کہ اظہار کے حسن کے متعلق ان کا اپنا منفر و تصوریا نظریہ تھا۔ لفظوں کے اثرات اور تاثرات پر ان کی کہری نظر رہی ہے۔ بھا و کو (Bhavakatva) کے پیش نظر انہوں نظر میں ہے کہ شاعری یاڈرا سے میں ایسے الفاظ استعال کیے جائیں جو آسانی سے لوگوں کی سمجھ میں آجائیں۔ ور اممل ان کے بید سمجھانے کی کوشش کی ہے کہ شاعری یاڈرا سے میں ایسے الفاظ استعال کیے جائیں جو آسانی سے لوگوں کی سمجھ میں آجائیں۔ ور اممل ان کے بید سمجھانے کی کوشش کی ہے کہ شاعری یاڈرا سے میں ایسے الفاظ استعال کیے جائیں جو آسانی سے لوگوں کی سمجھ میں آجائیں۔

پیش نظر ڈرا ہے کا فن تھااہ روہ ڈرامااور عوام کے رہتے کو آسان لفظوں اور جملوں یا مکالموں ہے قائم رکھنا ہا ہے تھے، نابیہ شاسر ان کے مطابعے کا خاص موضوع رہا ہے۔ اس کی تشر تحسین کرتے ہوئے ڈراسے میں اظہار کے حسن کے مسئلے کو اپنے طور پر دیکھا ہے۔ موضوع اور اظہار کی ہم آ ہمگل کے قائل تھے اور جمالیاتی آسودگی اور جمالیاتی انبساط کا ایک واضح تصورر کھتے تھے۔ ان کا خیال یہ تھا کہ ڈراما نگار وں اور ذبکار وں میں عام فہم اور آسان جملوں اور جمالیاتی آسودگی اور جمالیاتی انبساط کا کہ بھاو کو کی خصوصیتوں جملوں اور مکالموں کی چیش مش کی ایک صلاحیت ہو کہ الفاظ بکھل کر چیل کر ناظرین یا دہ جمالیاتی انبساط حاصل کر سیس۔ ظاہر ہے بھٹ نا تک اظہار سے بھٹ نا تک اظہار کے حسن کا ایک عاص تصور رکھتے تھے۔

آ چار یوں نے جہاں لفظوں کے براہ راست تیز اثر (Vicenittri)اور تخیلی انداز بیان (Dnangi-Bhakiti) پر غور کیا ہے۔ وہاں اظہار کے حسن کی اعلی ترین سطح کا تصور کیا ہے جہاں شاعر می جلوہ بن جاتی ہے اور جمالیاتی انبساط عطا کرتی ہے۔ اعلیٰ ترین سطح کے حسن (Lokottara) کودیکھنے ،یا نے اور محسوس کرنے کے لیے قاری کی تخلیقی صلاحیتوں کی بھی ضرورت ہوتی ہے۔

المحیو گیت نے دھون یادھونی کی اصطلاح کے پیش نظر اس خیال کا اظہار کیا تھا کہ شعری اسائیب میں روحانی اقدار کی عظمت کا بھی احساس ملتا ہے اس خیال کی معنویت نے دھون یاد محتف ہیں۔ مثال ہو ملتا ہے اس خیال کی معنویت نے مغاہم بھی اس میں شامل ہو گئے اس تصور پر غور کرتے ہوئے اس حقیقت پر نظر رہی کہ المحیو گیت نے در اصل اس بات کا احساس و الیا ہے کہ شاعری کے پیکر حسی سطحوں سے رشتہ رکھتے ہیں لہذا ہے سب فاکار کی نفسیاتی یا حسی کیفیتوں کے شیئ بیدار کردیتے ہیں۔

ماہم بھٹ نے دھونی کو مغہوم خلاصہ 'حاصل' اور نتیجہ (A numana) کی صورت میں دیکھا۔ انہوں نے کہا کہ ضرور ی نہیں کہ الفاظ اور ان کی رخزیت فور آف کار کے احساس کو ظاہر کردے۔ احساس اور مغہوم نتیجہ ، خلاصہ یاحاصل کے در میان جو جگہ ہوتی ہے ای میں مغہوم یا خلاصے کا عمل جاری رہتا ہے قاری اس در میانی جگہ کو پالیتا ہے تو مغہوم کی بہتر بہجان ہوتی ہے اور وہ جمالیاتی سطح پر بچھ حاصل کر لیتا ہے۔ ماہم بھٹ کو شکایت یہ ہے کہ دھونی سدھانت کے آچار ہوں نے شاعری کاکوئی معنی خیز تصور پیش نہیں کیا ہے۔ انہوں نے اس بات کی طرف بھی اشارہ کیا کہ بھی بھی فرکار کا احساس فریب دے جاتا ہے اور جب احساس میں کوئی نتھی ہوتا ہے تو فار م یاصورت کی شکل بھی گڑ جاتی ہے۔ الفاظ اور ان کی اشاریت اور رحزیت کی جانب فریار کی عظمت کی بہیان ہو جاتی ہے۔

آ چار یوں نے جہاں اسالیب کی مختلف صور توں پر اظہار خیال کیا ہے وہاں تجربہ ، اساس اور فارم کے تعلق سے بھی اپنے خیالات پیش کیے ہیں ان کی نظر جہاں اساس اور الفاظ کی نامطابقت اور غیر مر بوط رشتے (Virodha) پر بھی ہے۔ جہاں وہ نظر جہاں اساس اور الفاظ کی تامطابقت اور غیر مر بوط رشتے مورت ، تصویر ، علامت اور مثال (Samsrsti) کو موضوع بناتے ہیں وہاں مختصر مصر عوں یا جملوں کی قدر وقیت (Vakyanyaya) کا بھی اندازہ کرتے ہیں لفظوں میں ڈھلے ہوئے اساس کا تقابلی مطالعہ (Aupamya) بھی کرتے ہیں اور تجر بے اور فارم کی وقیت وصدت میں منطق اسباب (Nyaya) کی بھی تلاش کرتے ہیں۔ عام علامتوں اور کہاوتوں (Lokanyaya) کی رمزیت کی تلاش و جبتو کرتے ہیں اور خیال اور صورت کی وصدت میں یوشیدہ پر امر ادا صاب (Gudharthapratiti) کو بھی یانے اور محسوس کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

ہندوستانی جمالیات نے مناکع و بدائع ، مقافی اور مسجع مصرعوں اور فقروں ، لفظی صنعت ، مشکل کوئی ، صنعت مطابقت ، علامت نعی ، صنعت مبلاو سنعت مجرار وغیر ہ کی اعلی سطوں کی نشاند ہی کی ہے۔ اظہار کے حسن کے سلسلے میں تشبیہ (Upama) اور استعار ہ بالغہ اور صنعت مبالغہ اور صنعت مجرار وغیر ہ کی اعلی سطوں کی نشاند ہی کی ہے۔ اظہار کے حسن کے سلسلے میں تشبیہ (Upamayopama) تحریف (Vyatireka) منعت مبالغہ (Upameyopama) تعریف

(Aprastutapracansa) اور تقالی مطالعہ یا مقابلہ (Prativastupama) (جو صنعت تجرید کی خصوصیت سے قریب ہے) و غیر ویر خاص نظر کمتی ہے۔

مثال یا نظریہ پیش کرنے کا عمل (Drstanta) شک و شبہ کا ظہار کہ جس میں صنعت ابہام (Samdcha) کی خصوصیت موجود رہتی ہے۔ روبانی ذہن کی تبدیلی کہ جس ٹیں صنعت رجوع (Prinama) بھی شامل ہے۔ یادوں کے تجربوں کے انگہار (Samrana)ادر بعض تج بوں کی تفصیلی صور تیں (Apahuti) بحث کا موضوع رہی ہیں۔

اظہار کے جس پر غور کرتے ہوئے لفظوں کی موت اور ان کی قدر وقیت کا اندازہ مختلف طریقوں سے کیا گیا ہے۔ یہ مسئلہ بھی پیش نظر رہا ہے کہ کیا الفاظ صرف ایسے رواتی پیکروں کے شین بیداری عطا کرتے رہتے ہیں جو قار کی کے ذہن میں کسی نہ کسی صورت میں موجود رہتے ہیں؟ یا الفاظ الو کھے انفر ادی اور سے پیکر وں کا احساس بھی دیتے ہیں؟ چو تکہ یہ دو توں با تیں اہمیت رکھتی ہیں ابندا دو نوں کو کسی نہ کسی طرح تجول کیا گیا ہے۔ شاعری میں ایسے پیکر بھی ہوتے ہیں جو اپنی تاریخ رکھتے ہیں اور جب شعری تجرب میں استعال ہوتے ہیں تو قاری کے ذہن میں ان پیکر وں کی یاد تازہ ہو جاتی ہے اور اکٹر ایک تسلسل میں ان کی معنویت واضح ہوتی جاتی ہے اور ایسے الفاظ ایک محنوں کے ذہن میں بی تعرب سے متنف ہوتے کریں ، ایسے الفاظ ایک محنوں کے ذہن میں جن پیکر وں کے مختل ہوتے ہیں دور و سرے محنوں کے ذہن میں اجا کہ ہوتے پیکر وں سے مختلف ہوتے ہیں۔ شاعری اپنے لفظوں اور پیکر وں سے مختلف لوگوں کو مختلف احساس اور جذبے کے تعلق سے پیکر وں کا احساس دیت ہے۔ اظہار کے جس ادر موضوع اور ہیت کی و صدت کے جمال کے چیش نظر ہندوستانی علاء کی نظر مند رجہ ذیل باتوں پر بھی رہی ہی دی ہی موت تو جہ طاب ہے:

- اظہار میں موضوع کا آبنک شامل رہتا ہے لفظ ، رنگ ، لکیر اور حرکت وغیر ہیں آوازوں کی حرکتیں بھی ہوتی ہیں۔ آبنک کے ارتعاشات
   کو ذبکار محسوس کر تا ہے ، جانے کتنی آوازوں کو سنتا ہے اور مختلف آوازوں کوا ہے تجربوں ہے ہم آبنک کر کے پیش کر تا ہے۔
- جبار تعاشات کا سلسلہ جاری ہوتا ہے توان ہے فرکار کے تجربوں کی معنویت بھی امجرتی ہے۔ آواز اور آ ہنگ بھی معنی بن جاتے ہیں۔
- فرکار کاذبن تحلیقی عمل میں آفاقی کا کناتی آئیگ ہے دشتہ قائم کر لیتا ہے اور اس کی وجہ سے اظہار کے ہر حسن کوایک آئیک ملتا ہے اور پیر
   آئیک صرف آئیک نہیں ہو تامغہوم مجی ہوتا ہے لہذالفظ رنگ، لکیر، حرکت اور آواز کاشعور بھی غیر معمولی ہوتا ہے۔
- دمونی (Dhvani) موضوع کے تعلق سے آفاقی کا کاتی آئیک کے شعور سے پیدا شدہ ارتعاشات کی آخری صورت ہے لہذا اس شعور کے مطالعہ کے لیے معنی خیز جمالیاتی اصطلاح ہے۔
  - مخلیق کی اظہاری صورت کے کنایے خود مفاہیم بن جاتے ہیں۔
- اعلی اور اجھی تنقید اظہار کے حس کے مطالع میں کلایکی آہنگ کے ساتھ روایتی پیکروں اور روایتی معنویت ،اشارتی انداز علامتی طرز
   گلر اور موجود جمالیاتی استعاروں اور تشبیبوں کے مغاہیم کی جبتوں کا مطالعہ پیش کرتی ہے۔
- اظہار کے حسن میں موضوع (وستو) ذہنی کیفیت (بھو) ڈکشن (النکار) اور رس وغیرہ وکوایک و صدت کی صورت دیکھنامپاہئے۔ ہندوستان کے علمائے جمالیات نے شبد کے جن محنوں کاذکر کیا ہے صرف انہیں پیش نظرر کھا جائے تو اظہار کے حسن پران

کی ممری نظر کا بخو بی انداز وہو جائے گااور تجربه اور و کشن کے باطنی رشتوں کی پیچان ہو جائے گ۔

شہد معنی کی کثرت (هلیش) بھی ہے اور وجدانی اور حسی تجربوں کی برکت (پرساد) بھی، جلال (اوج) بھی ہے اور جمال (ماد حرید) بھی۔ شبد کی ایک خوبی نرمی اور نزاکت (سکمارتا) ہے تو دوسر می خوبی روشنی اور تابینا کی (کانت) ہے۔ شبد استعارہ بھی ہے اور علامت بھی مغاہیم کا ظہار (ارتھ و یکت) بھی ہے اور ار تکاز (ماد ھی) بھی ماد ھرید (جمال) اور اوج (طال) کے گن حیات و کا نتات کے تمام تجربوں کو تھینے لیتے ہیں۔

اظہار کے حسن کے معالمے میں ہندوستانی آجاریوں کی نظر فطرت کے حسن وجمال ،ان کی وحدت اور وحدت کے آہنگ کے ساتھ فطرت کے تضادات پر بھی رہی ہے۔ تخلیقی فزکار جہاں فطرت کے حسن وجمال اور ان کی وحدت کے آہنگ سے رشتہ قائم کر تاہے وہاں ان کے تضادات کو بھی اپنے اظہار بیان سے دور کر تاہے جہاں حسن کی کمی ہوتی ہے وہاں اس کی سکیل کر دیتاہے فطرت کی خوبصورت علامتوں کوزیادہ پر کشش ، دلفریب اور دل افروز بنادیتاہے جب تک وہ اپنے تجربوں کی علامتوں اور استعاروں کے حسن کے ساتھ پیش نہیں کرے گاکامیا بی صاصل نہیں ہوگی۔

لفظ، 7 کت، رنگ، لکیراور آ ہنگ وغیرہ حیات کے نقوش (Patterns) ہے رشتہ رکھتے ہیں ان کی وجہ ہے حی کیفیتیں عکس پذیر ہوتی ہیں اور جمالیاتی صور تمی افقیار کرتی ہیں۔ ہندو ستانی علاء نے اسے پر کی نام النگار (Parinama Alankar) کے تئیں فزکار کی بیدار ک ہے تجیر کیا ہے۔ اس طرح حسن اور جرت کے حسن سے جو خواب جنم لیتے ہیں ان کار شتہ بھی حیات کے حسی نقوش سے ہے دکیلے ہوئے اور محسوس حسن کے بیاد ن سے کے خلیق عمل میں نئی صور تمی افقیار کر لیتے ہیں۔ آچاریوں کا خیال ہے کہ فزکار جب تک اپنی تخلیقی صلاحیتوں کے ساتھ و بھاون کی مخلف النگار (Vibhavana Alankar) کے تئیں بیدار نہیں ہو تابیہ جلوہ نہیں بن سکتے۔ موجود فنی تخلیقات کے چیش نظر آ چاریوں نے اظہار کی مختف میں مدد ملتی ہے۔

ہندو سانی جالیات کے پیش نظریہ کہنا مناسب ہوگا کہ اظہار کے حسن کا معالمہ یہ ہے کہ فرکار اس کا نئات میں اپنی ایک طلسی کا نئات خلق کرتا ہے۔ کا نئات کی جن سچائیوں کا اے شعور حاصل ہوتا ہے ان سچائیوں کی جمالیاتی تصویریں خلق کرتا ہے۔ چونکہ کا نئات کی نہ کسی سطح پر ورس ورس کا بھی تجربہ ہاں لیے ان تصویروں ہے دوسروں کو بھی جمالیاتی آسودگی حاصل ہوتی ہے۔ اپنی دنیا خلق کرنے کی صلاحیتیں یوں توسب میں ہوتی ہیں اے طلسی بنانے اور حسن کی صورت دینے کے لیے جس پر اسرار تخلیقی عمل ہے گزر ناپڑتا ہے دہ کام صرف تخلیقی فزکار ہی کر سکتا ہے، اس عمل ہی میں طلسم کے پیش نظر صور توں کی تخلیق ہوتی رہی ہے۔ علاحدہ کسی موضوع پر کوئی صورت لگائی نہیں جاتی، رنگوں اور آواز درس کی حسیات کو بیدار اور متحرک رکھنے کا عمل چونکہ تخلیقی عمل میں شامل ہو تا ہے اس لیے اظہار کی صور توں میں رنگوں اور آواز درس کا عمل ابتداء ہے آخر حسیات کو بیدار اور متحرک رکھنے کا عمل چونکہ تخلیقی عمل میں شامل ہو تا ہے اس لیے اظہار کی صور توں میں رنگوں اور آواز درس کا عمل ابتداء ہے آخر سے حاری رہتا ہے۔

اظہار کا حسن جو موضوع اور تجربے کے حسن کا جلوہ ہو تاہے رس عطاکر تار ہتاہے۔ رس اور آنند دونوں اظہار کے حسن سے وابستہیں!

## ك تـابـــات

| 1.Mura   | ay, John,                                                      |
|----------|----------------------------------------------------------------|
|          | _Indian Sculpture and Paintings.                               |
| 2.Arch   | er, W.G;                                                       |
|          | _Indian Paintings (London 1956)                                |
| 3.Meht   | a, NC.                                                         |
|          | _Studies in Indian Paintings (Bombay)                          |
| 4.Goet   | s, H.                                                          |
|          | Paintings, Ajanta ,Marg, No 2 1956.                            |
| 5.Philip | o, S. Rawson.                                                  |
|          | Indian Paintings (London and Newyork 1961)                     |
| 6.Arch   | er, G:                                                         |
|          | _Indian Maniatures (London 1958)                               |
| 7. Khan  | dalavala, Karl J,                                              |
|          | The Develoment of style in Indian Paintings,( Mac millan 1974) |
| 8.Krar   | nnrisch, stella,                                               |
|          | A Survey of Painting in the Deccan                             |
| 9.Devi   | , Rakmani                                                      |
|          | Indian Dance: The Background.                                  |
| 10       | Coomaraswami, Anand                                            |
|          | The Dance of shiva.                                            |
| 11.Bar   | erjee, Projesh,                                                |
|          | Dance of India (1956)                                          |
| 12.      | Clemal, E                                                      |
|          | Elements of Indain Music.                                      |

| 13. | Popley, Rev.                                                                |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
|     | The Music of India.                                                         |
| 14. | Jones, Sir William                                                          |
|     | Music and Musical Modes of the Hindus.                                      |
| 15. | Gongoly, O.C.                                                               |
|     | Raga and Ragani.                                                            |
| 16. | Raghawan, V DR:                                                             |
|     | Music in Ancient Litirature.                                                |
| 17. | Ranade, G. H.                                                               |
|     | Hindustani Music -An outline of its physics and Aesthetics.(1951)           |
| 18. | Ranade, Ashok DA.                                                           |
|     | Hindustani Music 1993.                                                      |
| 19. | Gangoly, D.C                                                                |
|     | Non Aryan Contribution of Aryan Music.                                      |
| 20. | Parveen, Ahmad Najma                                                        |
|     | Hindustani Music: A Study of its Development in 17th, 18th, Centuries 1984. |
| 21. | Deva, Chaitanya B.                                                          |
|     | _An Introduction to Indian Music (1981)                                     |
| 22. | Danielou, A:                                                                |
|     | _Northern Indian Music 2 Vols. (London 1954)                                |
| 23. | Prajnananda, Swami,                                                         |
|     | _A Historical study of Indain Music (Calcutta 1965)                         |
| 24. | Sambamoorthy, P.,                                                           |
|     | History of Indian Music (1960)                                              |
| 25. | Sankaran, A.                                                                |
|     | _Some Aspects of Literary Criticism in Sanskrit. (1973)                     |
| 26. | De, S. K                                                                    |
|     | History of Sanskrit Literature.                                             |

| 27.(a) D    | E, S.K:                                                       |
|-------------|---------------------------------------------------------------|
|             | History of Sanskrit Poetics                                   |
| 27.(b)      | Keith, AB                                                     |
|             | Classical Sanskrit Literatures.                               |
| 28.         | Keith A B                                                     |
|             | Sanskrit Drama                                                |
| 29. Kar     | ne, P.V.                                                      |
|             | History of Sansskrit Poeties                                  |
| 31.         | Kane P.V.                                                     |
|             | History of Alnkar a Literature.                               |
| 32. Pan     | dey, K.C.                                                     |
|             | Comparative Aethetion Vol I.                                  |
| <b>33</b> . | Raghavan, V                                                   |
|             | The Number of Rasas and some concepts of Alankara Sastra.     |
| 34.         | Sankaran, A                                                   |
|             | _Some theories and concepts of Rasa and Dhvani.               |
| 35.         | Winternitz, K.                                                |
|             | History of Indian Literature Vol. I & II.                     |
| 36.         | Warder, A. K.                                                 |
|             | _Indian Kavya Literature Vols:1, II, III, IV, V, and VI 1989, |
| <b>37</b> . | Winternitz, Maurice.                                          |
|             | A History of Indian Literature Vol. I, II, and III 1996.      |
| 38.         | Keith, Berriedale. A                                          |
|             | _A History of Sanskrit Literature (London 1953)               |
| 39.         | Mukerjee, Satkari                                             |
|             | Buddhist Philosophy of Universal Flux.                        |
| 40.         | Sogen, Yamakarin.                                             |
|             | System of Buddhist thought.                                   |

| 41.         | Elliot.                                         |
|-------------|-------------------------------------------------|
|             | Hinduism and Buddhism (Vol I)                   |
| <b>42</b> . | Davids, Rhys:                                   |
|             | Buddist Psychology                              |
| <b>43</b> . | Foucher.                                        |
|             | The Begining of Buddhist Art.                   |
| 14.         | Thomas, E. J.                                   |
|             | Histroy of Buddhist Thought.                    |
| 45.         | Davids, Rhys:                                   |
|             | History of Indian Buddhism.                     |
| 46.         | Monier, William                                 |
|             | Indian Epic Poetry.                             |
| <b>47</b> . | Pusalker, A. D.                                 |
|             | _Studies in Epic and Puranas (1955)             |
| <b>48.</b>  | Achari, Rajagopal, C                            |
|             | Ramayan (1937)                                  |
| <b>4</b> 9. | Achari, Rajagopl C.                             |
|             | Mahabharata (1955)                              |
| 50.         | Mukerji Radhakamal,                             |
|             | The Culture and Art of India.                   |
| 51.         | Shashri, B. L.                                  |
|             | Natyashastra (Hindi)                            |
| 52.         | Das, A. Chandra                                 |
|             | Rigveda.                                        |
| 53.         | Gupta, Das                                      |
|             | _Foundation of Indian Art (1956)                |
| 54.         | Marshall                                        |
|             | Mohanjodaro and the Indus Civilization (Vol. I) |

| 55.   | Benerji, R.D                            |  |  |
|-------|-----------------------------------------|--|--|
|       | Prehistoric Ancient and Hindu India.    |  |  |
| 56.   | Wheeler, Mortimer.                      |  |  |
|       | _The Indus Civilization.                |  |  |
| 57.   | Nagender, DR.                           |  |  |
|       | Rasasiddhanta (Hindi)                   |  |  |
| 58.   | Bhanudatta .                            |  |  |
|       | Rasataragini (Hindi)                    |  |  |
| 59.   | Kane, N.P. V. Dr.                       |  |  |
|       | _An Intorduction to Sahitya Darpan.     |  |  |
| 60.   | Macdonnel, A.                           |  |  |
|       | Vedic Mythology.                        |  |  |
| 61.   | Berghigeo, A                            |  |  |
|       | The Rigveda.                            |  |  |
| 62.   | Frazer, R. W.                           |  |  |
|       | Indian Thought                          |  |  |
| 63.   | Gopi Krishna.                           |  |  |
|       | _Kundaini - the Secret of Yoga (1978)   |  |  |
| 64.   | Gopi Krishna.                           |  |  |
|       | Kundalni                                |  |  |
| 65.   | Gopi Krishna,                           |  |  |
|       | The Awakening of Kundalni.              |  |  |
| 66.   | Radha Krishnan, Dr.                     |  |  |
|       | History of Indian Philosphy (Vols. 1&2) |  |  |
| 67.Gu | ipta, Das                               |  |  |
|       | History of Indian Philosphy             |  |  |
| 68.   | Radha Krishnan, Dr                      |  |  |
|       | An Idealist Viewe of life.              |  |  |

| 69.  | Shankaran. Dr                                  |  |  |
|------|------------------------------------------------|--|--|
|      | Rasa and Dwani.                                |  |  |
| 70.  | Patnaik, Priyadarshni                          |  |  |
|      | _Rasa in Aestheties.(1997)                     |  |  |
| 71.  | Anandvar Dhana,                                |  |  |
|      | Dhvanya loka,                                  |  |  |
|      | (Translation by K. Krishnamorthy the 1982)     |  |  |
| 72.  | Anandvar Dhana                                 |  |  |
|      | Dhvanyaloka, (ed. & tr. by K. Krishnanamurthy) |  |  |
| 73.  | Great. Epics of India: Purana(1).              |  |  |
| (1)  | The Shiva Purana                               |  |  |
| (2)  | The Skanda Purana                              |  |  |
| (3)  | The Bhavishya Purana                           |  |  |
| (4)  | The Bramanda Purana.                           |  |  |
| (5)  | The Vayu Purana                                |  |  |
| (6)  | The Agni Purana                                |  |  |
| (7)  | The Markandeya Purana                          |  |  |
| (8)  | The Padma Purana                               |  |  |
| (9)  | The Vishnu Purana                              |  |  |
| (10) | The Brahma Purana                              |  |  |
| (11) | The Narada Purana                              |  |  |
| (12) | The Bhagavata Purana                           |  |  |
| (13) | The Vamana Purana                              |  |  |
| (14) | The Kurma Purana                               |  |  |
| (15) | The Mastya Purana                              |  |  |
| (16) | Garuda Purana                                  |  |  |
| (17) | The Varaha Purana                              |  |  |
| (18) | The Linga Purana                               |  |  |

(19) The Brahmavaivatra Purana

Edited by Dipavali Debroy and Bibek Debroy (1995)

- (74) Ward, W
  - History, Literature and Mythology of the Hindous. Vol. I, II, III, & IV, (1996)
- (75) The Jataka

\_\_Vol. 1, II, III, IV, V & VI

Edited by E. B. Cowell (1990)